
Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

Ante la manifestación
de la existencia
Volumen II, Ensayo (Textos 1 a 335)

Miquel Ricart
ricartpalau@gmail.com
https://miquelricart.net
https://youtube.com/MiquelRicartPalau/videos

1 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

ricartpalau@gmail.com

https://www.miquelricart.net/

https://www.youtube.com/c/MiquelRicartPalau/videos

Reservados todos los derechos

Prohibida la reproducción por cualquier medio

sin permiso por escrito del autor.

Edita: © Miquel Ricart

2 / 43

https://www.youtube.com/c/MiquelRicartPalau/videos
http://elescaparatederosa.blogspot.com.es/2008/01/simbolo-del-copyright.html


Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

Segunda Parte: Ensayo

Algunas cuestiones relacionadas
con el concepto de ontología

COMUNICACIÓN para el XII Congreso Internacional de Ontología
San Sebastián, 3 a 7 de octubre de 2016

El tema de mi ponencia es, en lo fundamental, lo que entiendo por ser, por la esencia del ser 
humano. El texto de esta comunicación está relacionado con mi libro Ante la manifestación de la 
existencia, en concreto con su Segunda Parte, que he titulado con el nombre de “Ensayo”. En ella se 
recogen las ideas que he tenido a lo largo de los años sobre el ser y la realidad. 

Yo me he preguntado —como lo han hecho tantos otros a lo largo del tiempo— qué constituye el 
ser humano y qué lo determina. Se trata de las conocidas preguntas: ¿Qué es todo esto? ¿Qué sentido 
tiene vivir? Ante tales preguntas sólo he podido responder con reflexiones aproximativas; y lo he hecho 
desde un punto de vista esencialmente personal y subjetivo.

Paso ahora ya a la lectura del propio texto de la ponencia.
Como antes se ha dicho, se entiende por Ontología, en general, el estudio del ser y de la 

realidad. 
Nosotros  consideraremos  la  Ontología,  específicamente,  como  el  estudio  del  ser  en  su 

corporeidad, es decir, como materia capaz de pensar, de sentir y de crear.
Pese a los muy numerosos avances habidos en el mundo del conocimiento, lo único cierto es 

que  tanto  la  corporeidad  del  ser  en  sí  misma como la  creación  de  los  pensamientos  de  ella 
derivados, finalizan con la muerte del ser. 

Esa es, en efecto, la esencia del fin y el fin de la esencia: la desaparición de aquella unidad 
formada por la materia del cuerpo y el pensamiento. 

Con la muerte se extingue definitivamente esa unidad temporal existencial que es el ser. Se 
inicia entonces, y para cada ser, su propia nada individual.

No tendrá  lugar,  por  otra  parte,  en  las  páginas  que siguen,  la  idea  de  un ser  idealizado,  
inmaterial, y que parece existir según algunos autores al margen de las circunstancias personales y 
temporales propias del ser. El hombre, como se ha dicho, es, especialmente, “un ser para la muerte”. 
Así es, expresado en sus justos términos.

Al pensar en el ser surge en primer lugar eso —entre otros elementos conceptuales—la cuestión 
de la referencia; en concreto, respecto a la posibilidad de responder: ¿Con qué relaciono al ser? O 
bien: ¿Cuáles son sus referencias explícitas? En todo caso, y permitiéndome citar mi propio libro: 
“La falta  de  referencias  hace  que la  acción del  ser  sea  confusa”  (Ante  la  manifestación de  la 
existencia, texto núm. 80 de la Segunda parte)

El absurdo, el azar, el dolor, la nada…
Junto con el concepto de ser “en sí mismo” existen otros conceptos o elementos íntima y 

directamente unidos o contiguos a él. Estos conceptos son, entre otros: el absurdo, el azar, el dolor y 
la nada. Y, por descontado, la muerte. Consideraremos aquí sólo algunos de tales elementos, y de 
forma breve debido al tiempo previsto para esta comunicación.

Empecemos por el absurdo. Éste está ya en el ser desde el inicio de su existencia. No es el 
absurdo  algo  exclusivamente  externo  al  ser  que  pueda  o  no  ser  considerado.  El  absurdo  es 
consustancial al ser. Está en él “desde su origen”. El absurdo está en el interior del ser y a la vez

3 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

está fuera del mismo, puesto que hay una vivencia interior del absurdo y simultáneamente hay —
o pueden haber— hechos externos a los que poder considerar sin dificultad como absurdos.

Podemos definir el absurdo como “la totalidad de los sinsentidos”, o como “la totalidad de lo 
ilógico”. El absurdo está implícito,  incardinado en el  ser,  y establece límites al  hecho de razonar:  
porque razonamos indubitablemente dentro de los límites del absurdo. Los límites que establece el 
absurdo,  aparte  de  intangibles,  lo  son  al  margen  de  la  voluntad.  Con  todo,  no  siempre  somos 
conscientes de la constante presencia del absurdo en nuestra vida; y quizá sea mejor así.

Y asimismo las  cosas  que estimamos ciertas,  lo  son “pese” al  absurdo.  Las certezas  son 
subconjuntos no absurdos dentro del conjunto general del absurdo. Ese es el ámbito humano de la 
acción  intelectual.  En  él,  razonamos  dentro  de  lo  que  nos  lo  permiten  nuestras  capacidades 
intelectivas.

Otras características del absurdo son: el hecho de ser “en sí mismo”, de tener la cualidad de 
independiente, y de comprender la totalidad de las contradicciones. El absurdo es una situación cierta 
pero inconcreta en su extensión, es un espacio intelectual del que no podemos establecer los términos.

Respecto al azar, éste condiciona la propia vida del ser de forma muy importante. Incluso en 
ocasiones,  ese  condicionamiento  es  determinante.  El  azar  es  aquella  circunstancia  o  conjunto  de 
circunstancias que pueden originarse, y que una vez originadas,  incidir en la propia vida del ser. 
Nosotros consideramos al azar como: “determinante de la existencia” así como: “un poder difuso y 
recóndito” (Ob. cit., textos núms. 121 y 274).

Con el concepto de azar se relaciona el de “aleatorio”, que para el Diccionario de la Lengua 
es: “algo que depende del azar”. Ya decía Borges en un relato suyo, recordando a otro autor, que: 
“sólo los dioses pueden prometer, porque son inmortales”. En efecto, todas las afirmaciones de futuro 
que hace el hombre son aleatorias, puesto que dependen del mantenimiento, como mínimo, de su propia 
vida. Y es que en la esencia del ser todo es condición y probabilidad, circunstancias éstas esenciales para el 
propio ser y no siempre tenidas debidamente en cuenta cuando se procede a su estudio.

Otro  elemento  o  factor  primordial  cuando  pensamos  en  el  ser  es el dolor. Y  no  hay  nada 
más  trascendental,  más  necesario  de  ser considerado, que el dolor del ser humano. En ocasiones —lo 
sabemos— el dolor llega a límites insoportables. Y de nuevo no podemos sino preguntarnos ¿por qué 
existe el dolor más allá de su función de denotación o aviso de alguna enfermedad o perturbación física? 
Lo  desconocemos,  no  encontramos  la  respuesta,  continuamos  en  el  más  amargo  de  los 
desconocimientos. ¿Por qué está el hombre condenado a sufrir en tantas ocasiones? ¿Por qué delito o 
error  desconocidos está  siendo castigado? No se trata  de una pregunta superficial  o  retórica,  como 
podrían pretender algunos. No, todo lo que afecta al sufrimiento del ser es de esencia, de la mayor de las  
esencias.

Es  de  notar  que  el  sufrimiento  haya  sido  tan  asociado  a  los  dioses  en  las  mitologías  
primigenias. 

En cuanto a lo qué somos, extraigo al efecto,  expressis verbis,  de mi libro, lo que sigue: 
Somos  nuestra  composición  química  y  nuestras  funciones  biológicas;  eso  somos,  entre  otras 
diversas cosas, un espacio corpóreo que ocupa un lugar en el espacio total, y que es, en general, 
capaz de movimiento dentro del mismo. Eso es el ser: un cuerpo que ocupa un lugar en el espacio, y 
que a la vez siente y muere.

Pero tras su muerte, el ser se descompone, se corrompe, entra en un proceso de putrefacción. 
Se trata de la descomposición del cuerpo, lo que supone la reducción de este organismo vivo a 
formas más simples de materia. 

Asimismo, otro concepto primordial, externo al ser pero contiguo al mismo, es el concepto de  
la nada. Se pueden indicar algunas características que nosotros asociamos al concepto de la nada y 
que he dejado escritas en mi libro citado. Son éstas: 1ª. La nada no tiene referencias, 2ª. La nada es

4 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

absoluta,  3ª.  La  nada es  única,  4ª.  La  nada no es  representable,  y,  por  fin,  5ª.  La  nada no es 
determinable.

Cito a continuación cuatro proposiciones de Heidegger  relacionadas con la nada y con las 
que me permito discrepar, incluyendo además mis propias opiniones personales respecto al tema. 

1. “El cero apunta a la nada y precisamente a la vacía”.
El cero es para nosotros, sobre todo, un símbolo matemático. Se asocia a veces con el vacío, con 

el conjunto vacío, pero no creo que "apunte" a la nada, aunque ambos conceptos nos induzcan a la 
idea de vacuidad. Y además, si la nada a la que se refiere aquí Heidegger es vacía "¿cuál, o cómo,  
sería la nada no vacía?"

2. La "Nada aniquiladora". 
No creo que sea "aniquiladora" un adjetivo adecuado para definir a la nada. La expresión "La 

nada aniquiladora" implica acción, y la nada es, por contra, situación esencialmente pasiva, estática.  
En modo alguno puede ser la nada acción en sí misma. Ni aniquiladora, ni de ninguna otra clase.

3. “¿Cuál es el lugar de la Nada?”
La Nada es más bien un no-lugar, un concepto no relacionable espacialmente y que no tiene, 

asimismo, un espacio propio. Es el no-espacio. Y, 
4. “La esencia de la nada pertenece al ser”.
La nada no veo porque deba pertenecer al ser. Si acaso, la nada se halla adjunta al ser. O 

quizá se pueda decir que tiene una relación conceptual con el ser.
De todo lo anterior se deriva la dificultad y el desconcierto subsiguientes al definir al ser y su 

conducta. La conducta del ser está unida al concepto del mismo. El ser: “Se modifica por la acción. Y 
cada acción forma parte del ser” (Ob. cit., texto núm. 112).

Al  cabo,  nuestras  reflexiones antes  expresadas no hacen sino refrendar  la  importancia  de 
algunas  características  que  definen  al  ser  humano:  la  inseguridad,  la  expectación,  la  casi 
indefensión… 

Comentarios finales
Hasta aquí estas aproximaciones al concepto de Ontología. Haría falta bastante más tiempo 

para avanzar en un tema tan complejo y apasionante. Hemos citado en esta comunicación diversas 
disciplinas relacionadas con el ser. Y cabe preguntarse: ¿En qué medida se podrían relacionar tantas 
disciplinas diversas? Y, en su caso, ¿cómo realizar este trabajo interdisciplinario?

No parecen, realmente, haber voces definitivas sobre el propio concepto de ser, ni tampoco sobre 
la existencia, ni sobre la importancia y la valoración de las circunstancias esenciales en las que el ser 
está inmerso. Se trata, hasta la fecha de hoy, sólo de aproximaciones.

Al margen de otras consideraciones posibles, y como breve síntesis, aquí se ha hablado de la 
Ontología del ser en cuanto a la  consideración de una corporeidad sensible y pensante; y se han  
citado,  asimismo,  algunas  cuestiones  que  inciden  directamente  en  el  mencionado  concepto 
específico de Ontología. Se han expuesto algunas reflexiones desde la gran dificultad que implica la 
aproximación al concepto de ser.

Para finalizar, debo decirles que para mí ha sido una profunda satisfacción poderles dirigir 
estas  breves  palabras.  Y también ha  sido,  ciertamente,  un gran desafío.  En todo caso,  muchas 
gracias por su asistencia. 

 Nota. (Fin del texto de la Ponencia)
_______________

5 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

1. Pertenezco a mi verdad. A los límites de un cuerpo.

2. El primer error consiste en no considerar las cosas desde el lugar preciso. El lugar preciso  
es exterior al conjunto de las características de cada hecho. Es un lugar esencialmente objetivo. Y 
previo a la verdad.

3.  Situada imaginariamente en una superficie plana e ilimitada la nada se deslinda  —como 
categoría— de cualquier otra cosa descriptible o referenciable.

4. De lo que se trata es de determinar la dimensión de lo aparente de la contradicción.

5. El absurdo está ya en el ser. Y en la multiplicidad de sus manifestaciones y formas.

6. Es tema fundamental de este libro la conciencia de ser.

7. La percepción de la dimensión es un proceso subjetivo y aleatorio.  La dimensión está 
formada  por  partes  que  la  caracterizan.  Nada  es  “totalmente”.  Nada  constituye  un  lugar  de 
referencia.  Hay  afirmaciones  esenciales  que  son  objetivamente  ciertas,  pero  que  al  no  ser 
suficientes, deben ser soslayadas. Se erigen de nuevo dimensiones inestables. El ser es el centro 
inevitable de la reordenación de las posibilidades fácticas que a él conciernen. La  reiteración en la 
negación se dirige hacia un origen invariable. Como todo ser, yo determino. Y sostengo como 
puedo los paradigmas de la duda.

8. No se debe pretender incluir en cualesquiera circunstancias modelos de identidad. Quizá los 
hechos estén predeterminados; pero tal posibilidad es tangencial a las manifestaciones de la razón.  
Para calificar los hechos puedo o no recurrir a modelos. Los modelos deben conducir a valores. Los 
modelos también pueden ser —estableciendo un tipo de división diferente de la anterior— estáticos 
o dinámicos. No es posible asimilar hechos a hipótesis; tampoco es posible, hablando en general, 
establecer un “sistema de acaecimiento de los hechos” susceptible de observación crítica.

¿Ha sido excesiva la acción del ser? O por el contrario, ¿ha sido excesiva su inactividad? Se diría 
que el propio acontecer vital es ajeno al ser en sí mismo.

9.  Quién realmente es  —respecto a mí— refleja mi vivencia; y también respecto a mí crea 
todos los espacios incorpóreos.

10.  Todo aquello que me excede (la búsqueda de la verdad, el conjunto de los hechos, etc.) 
forma parte de un “yo” disperso.

11. Yo sucumbo: constituyo el agotamiento de las formas.

12.  El  horror  puede  recubrirnos  y  continuar  creciendo,  convirtiéndose  en  una  invisible 
enormidad... No, no sabemos qué lo detiene.

13. Lo he pensado y lo he escrito; pertenece a la autenticidad de lo subjetivo.

6 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

14. Dada la brevedad de la existencia del ser, no parecen demasiado necesarias las acciones 
intelectuales inquisitivas o averiguatorias tendentes al esclarecimiento de cuestiones que se podrían 
definir de forma genérica como esenciales.

Sin embargo, sí parecen poder ser dignas de consideración reflexiva cuestiones tales como el  
concepto y los límites de la certeza, la identidad y la unicidad del ser, los hechos y su interpretación, 
el sentido y la percepción de la realidad…

15. Las cosas lo son por la propia fuerza de los hechos, por su propia dinámica y porque así es 
la realidad: totalidad, cima y esplendor que en la nada se disuelve.

16.   Los procesos más trascendentes son aquellos que se originan en el interior del propio 
ser, y que el propio ser reconduce reiteradamente hacia sí mismo.

17.  Me pertenece  lo  que  está  dentro  de  mí:  sólo  eso;  mi  indisoluble  ser  adjunto:  el 
lenguaje al acecho.

18.  Sólo en la abstracción, en sus infinitos espacios, puedo considerar la posibilidad de la 
certeza.

19.  Sobre el existencialismo
Las pretendidas certezas primordiales sobre el origen del ser, de características tan extrañas y  

diversas, se han ido desvaneciendo a lo largo del tiempo a la luz de la lógica y del rigor intelectual.  
Se  han disipado asimismo la  mayoría  de  las  hipótesis  sobre  qué  cosa  es  el  ser,  debido a  su 
condición de fantásticas y falaces.

El ser humano —realidad corpórea que constituye o debe constituir la preocupación principal 
del pensamiento— se debate en el silencio sombrío de su propia existencia. Sabemos que el ser se 
halla situado en  medio de la confusión, de lo inevitable y de lo temporal, y que al no poder 
alcanzar ningún criterio categórico sobre su identidad esencial, se ve obligado, en su reflexionar, a 
utilizar criterios de aproximación; y así, con este proceder, sólo se originan leves avances, y aun 
confusos.

Ahora, en este momento de la Historia,  no parece caber otra posibilidad en el intento de 
conocer qué cosa sea el ser que la de razonar, con todos los condicionantes intrínsecos que ello 
conlleva, entre los confines del absurdo, de lo indemostrable y de la intuición.

Se consideran aspectos fundamentales del existencialismo por los tratadistas los que siguen: el 
concepto de finitud, de muerte, de angustia, de culpa, de fragilidad de la existencia, de subjetividad, 
de  desamparo,  de  desesperación,  de  desesperanza...  Todos  ellos  son  conceptos  esencialmente 
humanos, conceptos cenitales y axiales de la vida del ser.

20. Siempre nos hallamos ante el trayecto intelectual que va de la idea a su afirmación o a su 
negación. Siempre ante la probabilidad periódica. Siempre surgen aquellas mismas palabras.

21. ¿Por qué rechazar a los que niegan? ¿De qué son culpables?

22.  A cada tiempo sus propios análisis. A cada instante su componente ético. A cada hecho su 
valoración respecto al hombre.

7 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

23.  Entonces en aquellos tiempos —más oscuros incluso que los de ahora— sólo había leyes 
contra el hombre, a la vez que un dogmatismo lúgubre y confuso. Sólo había conjeturas, mentiras de 
toda laya, códigos erróneos, restos ideológicos….

24. Aceptadas las verdades conocidas nos quedan ya sólo dos ámbitos del pensamiento: uno, 
el de las verdades aun no puestas de manifiesto y, dos, el modo y el lugar al que referir la totalidad  
de las verdades, las ya conocidas y aquellas que se vayan incorporando progresivamente al mundo 
del conocimiento.

25. La duda —como actitud crítica— debe también ser sometida a crítica: ir determinando 
constantemente su aproximación o alejamiento del absurdo.

26.  La  mayor  contradicción  existencial  del  ser  es  no  poder  explicarse  a  sí  mismo como 
esencia.

27.   Frente al vacío existencial ni siquiera la ira parece ya tener lugar: todo ha quedado 
desolado por la resignación del ser ante lo absurdo.

28. Respecto al yo interno, cada acto es nítido.

29. El pasado tiene una estructura progresivamente articulada; a través de ella —y sólo así— 
el pasado se explica parcialmente. Y sobre todo así entendemos nuestra condición de hombres, 
nuestra radical limitación.

30. La racionalidad del espíritu crítico tiene como condición esencial eludir la consideración 
de los pensamientos y hechos no susceptibles de análisis trascendente; se afana en apartar de sí 
cualesquiera sistemas de equivalencia, así como las evidencias y las tautologías.

Asimismo,  la  racionalidad  del  espíritu  crítico  pretende  mostrar  la  enormidad  del  caos 
ideológico  humano  y  la  limitación  de  la  acción  del  entendimiento;  persigue,  esencialmente 
encontrar la coherencia en la abstracción, y tiende a un análisis intuitivo de lo perceptible por los 
sentidos.

Y todo ello a pesar de la limitación que supone, para la razón dialéctica, la ambigüedad de 
la propia existencia del ser.

Porque no hay una referencia auténtica a cualquier ser que no sea el propio ser en sí mismo 
considerado; no se puede aislar el conocimiento teórico de la realidad humana en cuanto a tal.  
Porque por perfecto o completo que fuera un sistema de pensamiento, estaría escrito por y para el 
ser, y porque no hay teoría provista de valor que no esté explícitamente referida al ser, y porque no 
hay  conjunto  de  ideas  alguno  digno  de  ser  considerado  si  se  excluye  del  mismo la  presencia 
imprescindible del ser.

31.  De  entre  todos  los  acontecimientos  humanos,  sólo  están  provistos  de  independencia 
algunos procesos intelectuales.

Los procesos intelectuales pueden ser  —utilizando palabras  de  A. J. Ayer respecto a los 
juicios éticos y estéticos—, cognitivos y emotivos.

32. Los procesos intelectuales son “en sí” y “para sí”: además de ofrecer resultados externos —
consideraciones,  conclusiones,  definiciones...—  contienen  propiedades  relativas  a  su  propio 
concepto.

8 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

33.  No hay acto que se inicie sin un proceso analítico previo. Los procesos inconscientes son 
procesos analíticos derivados.

34. La dependencia del hombre de factores externos aleatorios es de una importancia tal que 
no hay idea que la pueda superar. Queda así latente una contradicción entre la teoría y la práctica. Y 
así la incertidumbre, de tan extensa, adquiere caracteres de primordial.

35. Un razonamiento es un proceso abierto. Y no existen en él reglas internas aplicables a la  
intensidad de su contenido.

36. A renuncias totales, posibilidades relativas. A ambiciones racionales, su propia limitación.

37. Hay algunos conceptos que deben ser de especial consideración, y entre ellos cabe citar 
los  que siguen:  la  valoración de la  referencia  de los  hechos,  lo  acontecido anteriormente y su  
influencia en lo actual y lo incomprensible. Y también: el “todo” reconducido al origen, la miseria  
del poder irracional, lo totalitario y sus derivaciones, los autómatas de la estructura totalitaria del  
poder, los clanes y sus servidores (los esbirros). Y por  último se pueden incluir entre los  conceptos 
relevantes:  los  seres  a  los  que  se  ha  destruido  parcialmente,  la  maldad  como  lamentable  e 
incomprensible característica de la especie humana, el asco como sentimiento y consecuencia de dicha 
maldad y los límites humanos del perdón.

38. Nunca contra la verdad.

39.  En  cualquier  cuestión  fundamental,  la  comisión  de  un  nuevo  error  incidiría  de  forma 
contundente en la estructura del sistema de referencia básico —ya de por sí leve —en que se sustenta la 
capacidad argumentativa del ser.

40. Todo aparece disjunto ante un ser que subsiste aturdido e inerme ante lo externo.

41. En realidad, e intentando hablar con exactitud, no se trata de “entender el mundo”; más 
bien, de lo que se trata, es de “intentar ver que hay en el mundo de comprensible”.

42. La aceptación del absurdo es condición indispensable de los razonamientos trascendentes.

43. ¿De qué ámbito de la conciencia surgen las palabras? ¿Y cuál es el origen de su formación 
definitiva?

44.  La reflexión individual  y  libre  establece de forma  exclusiva la autenticidad de lo 
hipotético, de lo dudoso, de lo probable, de todo aquello respecto a lo cual uno mismo —en su 
interioridad— es a la vez origen y destino. Es “verdadero” en cuanto es comprensible, en cuanto se 
le asigna un sentido, sentido que está fundado a veces en una única posibilidad vital.

45.  Parece  que,  en  cierta  manera,  el  acto  se  aleje  de  la  voluntad.  El  acto  es  difícilmente 
deslindable de los factores que con él coinciden en el tiempo. Por otra parte, el acto previamente 
acaecido  limita  la  capacidad  de  razonar  sobre  un  nuevo  acto:  crea  un  precedente  que  debe  ser 
considerado con rigor.

9 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

Pero, con todo, el hombre puede aumentar el grado de voluntariedad del acto, haciéndolo 
tender a sus características teóricas ideales: este objetivo —de dificultad creciente en su desarrollo 
concreto— sólo se puede conseguir estando en condiciones de acudir a la racionalidad.

46. Hay un desplazamiento del ser hacia el vacío, hacia el silencio, hacia la extinción.

47. La abstención de pensar crea espacios vacíos de límites difusos.

48.  Acceder a las palabras definitivas equivaldría a enlazar los conceptos con la totalidad 
imaginable.

49. No hay más tiempo que éste de ahora. Todos los valores deben estar de acuerdo con esta 
consideración. Es la única independiente.

50.  Respecto a la ambigüedad
El  término  ambigüedad,  tan  importante  en  el  ámbito  del  pensamiento  y  del  lenguaje, 

significa  según  el  Diccionario  de  la  lengua  española de  la  Real  Academia 
(http://lema.rae.es/drae/) “lo  que  puede  entenderse  de  varios  modos  o  admitir  distintas 
interpretaciones y dar, por consiguiente, motivo a duda, incertidumbre o confusión”.

En referencia al  lenguaje,  la  ambigüedad puede darse tanto respecto a las  palabras como 
respecto a las frases. Pero la ambigüedad se manifiesta especialmente en el análisis teórico de la  
existencia. Para una persona enfrentada directamente con la realidad, no cabe sino intentar acceder a 
los criterios más apropiados en el análisis de lo inmediato, en especial si lo inmediato a considerar 
es  adverso;  pero  cualesquiera  criterios  explicativos  o  valorativos  de  la  realidad  son  parciales,  
evasivos..., y ambiguos. Junto a una lejana constelación de teorías, no hay para cada ser sino lo que 
le es más próximo y comprensible, es decir, aquello que le atañe de forma directa. La vida del ser 
es, al fin, bastante ajena a todo lo externo generalizable, porque el absurdo se encarga de disgregar 
todo lo humano no individualizado en cuanto se establecen —o se pretenden haber establecido— 
referencias o afirmaciones concretas consideradas indefectiblemente como ciertas.

Y de nuevo, una vez más, surge la constatación de una visión imprecisa pero quizás inevitable  
de ideas y deseos diversos de difícil concreción. Conceptos como materia, substancia y tantos otros 
reclaman la intelección de sus principios verdaderos,  auténticos.  Se hacen precisas definiciones 
ajustadas para los conceptos esenciales: no cabe, al respecto, sino el esfuerzo del intelecto humano, 
resurgiendo sin cesar de la fronda densa de la ambigüedad.

51.  En los  rostros  de  los  enfermos graves,  en  especial  en  su  mirada  fatigada  dirigida  al  
infinito, se encuentra la verdad de la vida; está precisamente ahí, y en ningún otro lugar.

Todas  las  demás  teorías  sobre  la  vida  humana  no  son  sino  aproximaciones,  hipótesis, 
subterfugios, espacios descriptivos inconexos...

52.  Es  consustancial  al  pensamiento  abstracto  la  aproximación  intelectual  a  la  nada  como 
concepto. 

53. A cada situación concreta, una sola actitud idónea.

54. Signo es todo aquello que produce emociones relacionables.

55. El signo no tiene consistencia fuera de la aceptación que cada cual hace del mismo.

10 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

56. A mayor proximidad de las causas, mayor necesidad de autarquía.

57. El absurdo, además de ser accesible, contiene respuestas propias.

58.  La nada y el absurdo constituyen un límite intelectual absoluto; ante su autenticidad y 
plenitud conceptual se diluyen cualesquiera argumentos que pretendan ser trascendentes.

59.  Pese  a  todo,  una  y  otra  vez  a  lo  largo  del  tiempo,  los  procesos  intelectuales  más 
trascendentales —aquellos que se dirigen a la esencia— se agotan en sí mismos, se anulan en la 
dificultad interpretativa de su propia expresión, se diluyen en el ámbito del enigma radical de su  
propio origen y significado.

60. Entre lo real y su percepción se crea un sistema de simbolismos.

61. Circunstancias determinantes son todas aquellas que pueden ser separadas del acto al que 
están unidas y continuar siendo objeto de definición.

62.  No he pretendido otra cosa,  al  escribir  este libro,  que encontrar algo de verdad y de  
belleza en un mundo incomprensible, en un mundo absurdo provisto de una ambivalencia absoluta.

63. Para el desarrollo de un “programa estructural del pensamiento” habría que fijar ante 
todo  unas  bases  y  unos  fines  u  objetivos.  Las  bases  deberían  coincidir  con  certezas 
independientes, y los objetivos deberían situarse en el ámbito de lo posible. Además, habría que 
aislar el programa de factores aleatorios. Un programa paralelo en el pensamiento a las auto-
preguntas sobre la esencia.

64. Las experiencias humanas son débilmente comparables. Sólo de forma parcial constituyen 
precedentes.

65.  La vida sobrepasa en su dificultad y dureza no sólo la capacidad de aceptación del ser, 
sino también su capacidad de comprensión.

El ser queda así —fuerza, aunque lúcida y serena, es decirlo— limitado radicalmente, en sus 
posibilidades intelectuales, por la propia realidad de su existencia.

66. Filosofar consiste en pensar sobre la existencia y, si acaso, sobre la esencia. El resultado 
de esta actividad individual se manifiesta en un conjunto inconcreto de aproximaciones.

67. Todo hecho vital con desarrollo en el tiempo constituye un proceso. Los procesos son 
analizables. Y dan origen a juicios de valor.

68.  No podemos  tener  constancia  de  la  existencia  de  los  hechos:  sólo  nos  es  posible  la 
intuición de la incorporación de los mismos al conjunto de la sensibilidad.

69. Sobre el absurdo 

69.1. El Absurdo está más allá de cualquier teoría, afirmación o razonamiento: es “en sí 
mismo”.

11 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

69.2. No hacía falta, pese a la importancia que se les pueda asignar, que surgieran los autores  
denominados “del  absurdo” para que éste  fuera determinante en el  ámbito del  pensamiento;  el  
absurdo existía ya antes de ellos —desde el origen de los tiempos— y en todo su esplendor.

69.3.  Por  mucho  que  se  intente  conseguir  un  mundo  mejor  —”el  mejor  de  los  mundos 
posibles”—, no se logrará encontrar sino un mundo absurdo del que hay que reconocer —se quiera 
o no— su tendencia al vacío, su aproximación incesante a una futura nada absoluta.

69.4. Sobre la evidente e inevitable debilidad corpórea del ser, con todo el dolor físico que la 
misma conlleva,  se  cierne una falta  de apreciación y de valoración de los  autores  que es  casi  
absoluta. Nadie parece atreverse a hablar sobre el sufrimiento del ser. Tampoco se trata en general 
de la muerte del ser en su aspecto biológico, es decir, la de la desaparición de la materia del ser. Lo 
cual es cosa lamentable, porque pese al temor que la cuestión suscita, la reflexión sobre la muerte  
nos permitiría una mayor aproximación al aspecto más auténtico de la realidad.

En el fondo parece como si se pretendiese alejar conceptualmente al ser del absurdo, con lo 
que no se hace sino propiciar la parte más irreal y deshumanizada del hombre.

Yo creo que lo que se debería hacer es estudiar no ya sólo la idea de la existencia del ser 
humano como tal,  sino en especial la relación del mismo con la realidad, partiendo de la base 
primordial y casi definitoria de la temporalidad de la existencia.

70.  La realidad condiciona sus propios análisis, al formar parte del mundo cerrado de las 
identidades.

Constituye la realidad todo aquello a lo que el ser ha podido tener sensiblemente acceso.

71. Un acto humano se manifiesta en dos magnitudes fundamentales: su acción volitiva y su 
función temporal.

72. El absurdo es una estructura independiente.

73.  “En  cuanto  considero...”.  O  sea,  en  cuanto  establezco  una  proporción,  capaz  de  ser 
valorada, entre las diversas apreciaciones de un hecho y su realidad abstracta.

74. Un hecho absolutamente cierto es aquél que se puede considerar aisladamente.

75. No hay una identificación previsible entre la palabra y su origen, entre la voz y su figura 
primigenia.

76. Ni oigo voces análogas ni detecto formas afines. Contra los dogmas, contra los sistemas 
no-críticos, contra las instituciones ideologizadas…

Sí, siempre a favor del ser determinado, del ser de realidad desfigurada, incierta... Sí, a favor 
del  ser  solitario,  a  favor  del  ser  ajeno  que  identificamos  a  través  de  nuestra  propia  extrañeza 
cotidiana...

77. Lo más racional que se puede atribuir al ser es su posible rigor interno ante la esencia.

78.  En  todo  razonamiento  hay  tres  puntos  de  referencia  fundamentales:  los  hechos,  los 
objetos, y en menor medida, los conceptos.

79. Casi nada soy. Y nada represento.

12 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

80. La falta de referencias hace que la acción del ser sea confusa. Asimismo, y en otro orden de 
ideas, la falta de referencias está relacionada con la voluntad del ser. Y por último, y en relación con 
lo anterior, se puede afirmar de forma categórica que una referencia vital tiene que ser necesariamente 
independiente.

81.  Las consecuencias de un hecho deben ser valoradas conjuntamente con el concepto del 
mismo.

82. La anulación de lo tangible debería “dejar un rastro inmanente”.

83. Lo vano de la lucha proviene de que todos los sistemas de referencia son dependientes entre sí.  
Se entiende aquí por sistema de referencia un conjunto de conceptos o acontecimientos relacionados 
lógicamente.

84. Una idea no tiene localización prefijada en el proceso intelectivo.

85.  Es enorme el dominio de la propia interioridad del ser. Y en esa interioridad, lo más  
trascendente está implícito.

86.  Se originó en aquel momento una confusión de gente, imágenes y voces que implicaba un 
regreso, en la imaginación, al pasado, al origen del tiempo conocido.

87. La espiritualidad se deriva de la percepción: profundiza ésta última parcialmente en el ser.

88. Lo más auténtico no es accesible, está fuera de la realidad. Su propia unicidad traza su  
propia trayectoria.

89. No es posible ir más allá de lo evidente. Es evidente todo aquello que desde lo externo 
ha ido pasando a formar parte del ámbito de las multiplicidades del ser.

90. La objetivación de la existencia humana describe un mundo posible, un mundo fundamental 
dentro de la ambigüedad de la percepción.

91. El tiempo pretérito del origen de los hechos, la auténtica dimensión de los mismos... Todo 
aparece unificado ante la posibilidad del acontecer.

92.  Es  objeto  primordial  del  pensamiento  lo  que puede  pertenecer  al  ámbito  de  la 
percepción del ser .

93. La reiteración de acontecimientos periódicos similares sitúa a quienes los viven, de forma 
alternativa, en cada uno de los dos focos de una elipse trazada en el espacio subjetivo.

94.  El  ser  no  cesa  de  alejarse  mentalmente  de  su  entorno,  en  especial  del  más  próximo, 
apartando su mirada de aquello que más teme. (Se saben de sobra las causas del temor humano y no es 
preciso ahondar en ellas). Mediante esa actitud evasiva, el ser puede llegar a creer, en su idealizado 
concepto  de  sí  mismo,  que  es  algo  más  que  una  acumulación  de  sustancias  deleznables  y 
heterogéneas.

13 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

95. Pese a todo, en muchas ocasiones se puede evitar el  error:  sus propias características 
negativas lo hacen definible.

96. La forma interna del ser sólo se debe considerar a través de los datos acumulados por la  
sensibilidad.

97.  Un hecho humano sólo merece permanecer en la conciencia cuando tiene elementos de 
identidad con el ser del que procede. Entre estos elementos de identidad cabe destacar la magnitud,  
la forma y la intensidad.

98. La identificación consiste en la adaptación individual del signo.

99. Las proposiciones detienen en el tiempo su forma, no su sentido. La evolución social,  
junto con todas sus connotaciones, afectan al sentido de la oración gramatical.

100. Concretar equivale a definir un espacio.

101. Total y único, el espacio que ocupa la certeza de la nada inunda al ser.

102. Se actúa a través del desarrollo de la tendencia en que la convicción se concreta.

103.  Solamente fijando un origen  —espacial y temporal— se pueden establecer funciones 
valorativas.

104. Puesto que —al menos aparentemente— el mundo está ahí, puede ser descrito. 

105.  La irracionalidad tiene, en cuanto se manifiesta, un poder devastador total.  Bajo ella 
yacen todas las ideas, todas las fuerzas, todas las posibilidades…

106. Algunas de las  manifestaciones de lo absoluto son internas al  ser.  Lo absoluto,  como 
concepto  referencial,  está  íntimamente  relacionado con la  actitud  vital  del  ser:  indica  un sentido 
adjudicable de la acción.

107. Mis acciones únicamente reflejarían el ser que soy si fueran independientes.

108. Como dice Popper,  “el mundo es la comunidad de todos los procesos” (El mito del 
marco común, 2005, Ediciones Paidós Ibérica, S.A). Se podría decir que también es “el conjunto de 
todo aquello capaz de ser apreciado por la sensibilidad”.

109. Los estados concretos  —aun los no tangibles— son conjuntos de elementos diversos, 
cuyas propiedades internas consisten, entre otras, en no ser ni lineales ni estáticas.

Y dichos estados determinan, de forma fundamental, cualquier aspecto de la realidad: de 
aquí la inevitabilidad de su referencia.

110. Un juicio positivo se deriva de los hechos.

111. Las  manifestaciones  del  pensamiento  están ya  en  la  realidad   del ser. 

112. El  ser  se  modifica  por la  acción. Y  cada  acción  forma  parte  del ser.

14 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

113.  Toda  acción tiene  un  sentido.  El  conocimiento  del  hombre  surge  del  análisis  de  la  
acumulación de la acción.

114. Existe  una  “trayectoria”  en  el  razonamiento  que  califica  —con  una  gran  parte  de 
contenido ajeno— aquello que determina.

En este  itinerario  argumental  se  construyen los  razonamientos  partiendo de  aquello  “que  se 
quiere demostrar”, que se equipara con “lo cierto”.

Todo tipo de razonamiento radical y externo carece de la aceptabilidad que otorga, de forma 
exclusiva, el elemento subjetivo de la valoración del concepto.

115.  El  que  todo  sea  absurdo  es  compatible  con  el  hecho  de  que  el  hombre  asigne  una 
racionalidad a cada cosa. Sin embargo, esas racionalidades no son más que apariencias que se agotan 
en sí mismas, y que están determinadas por características míticas.

Todo está volviendo incesantemente a la incertidumbre del previo e inmediato origen.

116. El tiempo se compone de actos, y de espacios vacíos.

117. He intentado en este libro llevar a cabo una búsqueda —de hecho una aproximación— al 
verdadero conocimiento de la realidad. Sabemos que las invariables de lo absoluto se encuentran —
al  menos  en  este  momento  histórico— fuera  del  ámbito  del  razonamiento  humano.  Quizá  no 
podamos ir más allá, —ahora y en lo estrictamente no científico— de la expresión de las ideas y del 
análisis de las percepciones.

Y pese a las limitaciones que existen, se trata de intentar interpretar la realidad, o quizá 
más precisamente, de efectuar un “análisis crítico de la realidad”.

118. La angustia es un proceso de concreción.

119.  El hombre es un ser que existe en un sistema independiente. De este sistema —en el 
cual se define la realidad del hombre— no conocemos con seguridad más que la necesidad de su 
concepción teórica.

120. Relación abstracta es aquella basada en conceptos puros.

121.  El  ser  es,  fundamentalmente,  una  existencia  condicionada:  el  azar  y  el  caos  la  
determinan.

122. No a los juicios puros que no respondan a un cuerpo.

123. Lo inmediato contiene la plenitud del ser posible.

124. Se  entiende  por  lógico  —entre  otras  posibles  definiciones—  lo  que  se  deriva  del 
antecedente causando la menor dispersión.

125. La libertad es, en cierto sentido, la forma externa del ser.

126. La dignidad es la manifestación individual de los valores.

15 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

127. El que un tiempo finalice nada determinante parece tener que significar, ni nada —casi 
con toda  seguridad— variará como consecuencia de tal finalización en el espacio circundante... 
Nada aparentemente se modificará, excepto el dominio que ocupa la sensibilidad…

128. Cada hecho, o cada sistema de hechos, lleva implícita una codificación específica 
respecto al hombre.

129. La  realidad  es,  fundamentalmente,  “el  entorno  más  próximo  susceptible  de 
consideración”.

130. Nada debe ir —en la conducta del hombre— contra la esencia.
Constituye  la  esencia  el  análisis  de  todo  aquello  que  no  es  conceptualmente  susceptible  de 

disgregación, y que es, además, de absoluta necesidad dialéctica.

131. Hay que empezar a razonar aceptando la totalidad de lo incomprensible. En el transcurso 
del proceso dialéctico, se encuentra la paz que implican las constataciones.

132. Las dos palabras a las que se debe referir todo acto son: “no eterno.”

133. Decir: “Todo es mentira.” Y decirlo a viva voz, para que se destruya todo aquello que es 
falso, para que la verdad del hombre muerto ocupe todos los espacios.

134. La interpretación es la adecuación entre el pensamiento y la realidad.

135. La expresión “En el sentido de...” constituye una determinación de la interpretación; 
introduce una proposición en un conjunto de connotaciones.

136. Todo lo comprensible puede ser conceptualizado.

137. Al elegir los paradigmas necesarios para la existencia, separo los hechos del tiempo en 
que acaecieron. Y siendo éstos intemporales, los incorporo a un ideal.

138. El principal objeto de la filosofía es el análisis de la realidad humana en cuanto hecho, en 
cuanto sistema perceptible.

139.  Las aproximaciones a  la verdad pueden ser independientes entre sí.

140. Uno de los aspectos fundamentales de la reflexión es estudiar la relación que tiene el  
hombre con los hechos, con lo acontecido cognoscible. 

141. Los factores proyectivos influyen en la continuidad. Son factores proyectivos —entre 
otros— el pensamiento, la dinámica del ser, la propia extrapolación de la realidad...

142. También dentro de nosotros está la contradicción; la sentimos extenderse interiormente de 
forma continua y vital.

143. Se podría entender por realidad todo lo que, estando en el ámbito del conocimiento, es 
susceptible de ser asociado a un acto de la voluntad, o sea, a un hecho concreto y singular.

16 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

144. Las  identidades  se  definen esencialmente  entre  parámetros  del  conocimiento.  Ello  implica 
analizar principios a través de un proceso, de un proceso sometido a variables. Algunas similitudes fácticas 
inciden  en  la  identidad.  Y es  que  al  fin  parece  ser  todo  cuestión  de  cuantificaciones,  de  estructuras 
arboriformes, de orígenes e implicaciones recíprocos y diversos.

145. Constituye la imposibilidad de definición de los seres “el mundo como configuración”. 

146. Toda  teorización  sobre  el  hombre  no  hace  sino  referirse  a un ser imaginado, a la 
conceptualización de un conjunto de manifestaciones.

147. Analizado estrictamente...: ¿Alguien ha llegado a cualesquiera conclusiones coherentes 
sobre  el  hombre?  ¿Alguien  ha  encontrado  algo  que  se  pueda  considerar  realmente  válido  para  la 
trascendencia del ser?

148. Lo que caracteriza a dos momentos diferentes de un tiempo cíclico es, fundamentalmente, 
la huella que imprimen en el ente que los vive.

149. Únicamente  existe  (al  objeto  de  su  posible  consideración  intelectual)  aquello  cuyo 
acontecimiento conocemos por los sentidos. 

150.  La  imaginación  establece  los  parámetros,  delimita  los  contornos,  determina  los 
signos...

151. Una acción es una imagen de la corporeidad del ser en el espacio.

152. Lo externo es uno para nuestra percepción; esa unidad de lo externo es, sin embargo,  
conceptualmente inaccesible para el ser.

153. El significado que para nosotros tiene cada proposición es susceptible de ser disgregado. 
 
154. A más miedo, menos esencia. A mayor desprecio de la realidad, mayor posibilidad de 

concreción.

155. La filosofía constituye la introspección de los datos contenidos en lo intelectualmente 
accesible.

156. Todo está implícito. Y contra más confuso es, más implícito está. Y contra más negativa 
es la realidad, mayor es su trascendencia.

157. Hay deudas de gratitud que permanecerán siempre tensas a lo largo de los días. Hay 
también  afectos  que  permanecerán  incólumes  para  siempre  y  que,  formando parte  de  nosotros 
mismos, son la consecuencia del amor y de la inteligencia de aquellos a quienes tanto se debe. 

158. El análisis de la realidad interior forma parte de un  mundo —místico— con sus 
propias  coordenadas  existenciales.  Una  vez  interiorizado  el  tiempo,  y  consideradas 
objetivamente  todas  las  posibilidades  de  la  subjetividad,  podemos  establecer  un  sistema  de 
prelaciones intelectuales, un orden valorativo en los temas del pensamiento.

17 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

159. Sumido en la incoherencia vital del ser, interrogo estático a un conversador incorpóreo…

160. Un hecho es todo aquello que pudiendo ser conocido de forma independiente es a la 
vez consustancial con un determinado momento en el tiempo.

Constituye la auténtica dimensión de los hechos su situación definitiva en el espacio total.

161. Se puede afirmar que no hay, fundamentalmente, sino dos cuestiones en las cuales basar 
el  razonamiento filosófico:  la  percepción del  mundo y la  intuición de la  nada.  Otros temas de 
importancia  primordial,  tales  como  el  sentido  “real”  de  la  existencia  humana  (no  el  sentido 
“simbólico” o “fantástico” que algunos pretenden otorgarle) están incluidos de una forma u otra en 
las dos cuestiones citadas al principio.

162. Llamo identificable a lo aparente de la percepción. 

163. El concepto de “imprecisión” no cabe imputarlo de manera acrítica a circunstancias fortuitas, 
ya que en realidad tal concepto responde, de forma fundamental, a los procesos subjetivos de elaboración 
de la idea.

164. Yo formo parte de algo impreciso que es ajeno a mí.

165. Al anular un hecho —ya sea su propia existencia, ya sea la posibilidad de que el mismo 
llegue a acaecer— no sólo se anula el propio hecho en sí, sino también todos sus factores derivados, 
la magnitud de los cuales es imposible de prever. Se anula  —así hay  que considerarlo— una parte 
de mundo. Se anula asimismo —y es irrepetible— aquélla que pudo haber sido presencia viva del 
hombre.

166. No hay paradigma esencial que redefinir. 

167. Pese a todo, el hombre precisa continuar en el círculo intelectual de la abstracción.

168. El lenguaje es un fin en sí mismo: contiene en su interior la mayor parte de las posibilidades 
relacionables con el ser.

169. La imposibilidad de definir la realidad implica la necesidad de la aproximación a la 
esencia.

170. Todos los valores forman cadenas circulares: no tienen origen.

171. Únicamente  tiene  importancia  real,  auténtica,  lo  que  sabemos  que  existe  de  forma 
indubitada: nuestro alrededor visible, la verdad manifestada, el conocimiento tangible.

172. Tanto el  símbolo como el  signo se refieren a representaciones.  El  símbolo está,  sin 
embargo,  más  idealizado,  y  se  refiere  fundamentalmente  a  nociones  que  se  han convertido  en 
abstractas.  El  signo,  por  su  parte,  reúne  en  su  interior,  no  sólo  características  pasivas 
(demostrativas) —al igual que el símbolo— sino también normas de acción (o de negación de la 
acción).

El símbolo está formado, en general, por acumulación, mientras que el signo tiene un carácter  
más ahistórico.

18 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

El símbolo, por otra parte, tiene mayor cantidad de atributos míticos, es decir, componentes 
no racionales, que el signo. A propósito de lo anterior leo en la obra de Mario Bunge Emergencia y 
convergencia (Gedisa editorial, 2004) las siguientes consideraciones:

“1ª. Un signo artificial, o símbolo, puede ser caracterizado para designar un concepto o para 
denotar un elemento extra-conceptual.

2ª. Los signos son entidades perceptibles no entidades abstractas como los conceptos y las 
proposiciones.

3ª. Los signos representan elementos no simbólicos.”

173. La relación idea-sujeto depende de los  términos en que se  establecen las  relaciones 
causales.

174. La nada vuelve a surgir, y el ser vivo que somos se agita hacia las formas concretas que 
la propia evidencia sustancia.

175. Los  trazos  imaginarios  de  la  posibilidad  en  el  espacio  sólo  desde  su  origen  son 
determinables.

176. Lo aparente es un dato de una ordenación.
 
177. Existen  identidades,  pero  se  dispersan  constantemente.  Alzaré  mi  voz,  que  apenas 

reconozco como mía. En mi grito agónico...

178. Todo lo trascendente permanece recóndito, ancestral en su esencia, invariable en su fondo, 
cíclico y mítico, irresoluble…

179. Por  encima de  la  realidad persistente  del  ser  en cuanto especie  sólo  parece  quedar, 
abarcándolo todo, el  silencio del conjunto de la totalidad de los seres.  Es un silencio inmenso,  
inexplicable y explícito.

180. El hombre determina límites.

181. La verdad  —en su aspecto conceptual— sólo puede ser intuida: factores temporales, 
tanto  externos  como  internos,  la  determinan.  Está  sujeta  a  un  proceso  sensorial  /  intelectual 
/temporal.

182. La actitud de pensar se deriva de variables cuantificables.

183. ¿Qué  es  la  sustancia?  “Estructura  necesaria”,  “Relación  constante”,  “Ser,  esencia  o 
naturaleza de algo”, “Realidad que existe por sí misma y es soporte de cualidades y accidentes”, etc. 
son algunos de los significados que atribuyen los diccionarios al término sustancia (en concreto, los 
dos primeros el Diccionario de Nicola Abbagnano (Fondo de Cultura Económica), y los siguientes 
el Diccionario de la Lengua Española, Real Academia Española. 

El qué cosa sea la sustancia va íntimamente unido al desconocimiento trascendente y al vacío 
existencial. Habitualmente se eluden las preguntas de difícil respuesta en los procesos dialécticos.

Parece  que,  ante  la  dificultad  de  entender  lo  aparente  sea  innecesario  cualquier  proceso 
intelectual sobre lo inconcreto.

19 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

¿Podemos asignar al concepto de sustancia la característica de “permanencia”? ¿Es la 
sustancia —como se puede leer en la Enciclopedia Oxford de Filosofía (Editorial Tecnos, Madrid, 
2001)— “la categoría ontológica última”? 

184. Nuestra vida se escribe —por decirlo así— por una sola cara de la hoja.

185. Es preciso avanzar hacia la realidad en sus justos términos. Y a partir de ese momento 
intelectual,  se  descubre  —si  se  es  sincero— que  no  hay  sino  agonía,  o  sea,  imagen  tenebrosa  e 
ineluctable de cuanto aparenta ser. No hay sino una realidad que se desea racionalizar a partir de un  
mundo hasta ahora incomprensible.

186. Todo —excepto la razón— cede, decae, se hace más y más inasible, se evade, vuelve al 
espacio de forma total y definitiva.

187. Las teorías relativas al hombre quedan invadidas a menudo por el acceso súbito del  
hecho concreto; de aquí que sea vital la abstracción “como estado”, como lugar de reconducción de 
los juicios positivos.

188. Ahí estaría la verdad: más allá del hombre.

189. Sin rastro del ser.

190. Los pensamientos se desarrollan entre las oscilaciones de la duda, emergen entre lugares 
psíquicos cuya distancia entre sí parece variar continuamente.

Y a través de algunos pensamientos —los filosóficamente puros— nos aproximamos de forma 
paulatina  hacia  una  verdad  que  parece  estar  inmóvil,  sin  poseer  para  ello  más  que  indicios  y 
parcialidades.

Con todo, el ser avanza.

191. En el tiempo real  —y sólo en él— se constituye una plenitud relativamente accesible. 
Tiempo real es aquel que es inmediato a la percepción que cada ser tiene de sí mismo.

192. Para  que  yo  pudiera  intentar  eludir  el  reconocimiento  del  inmenso  universo  de 
posibilidades filosóficas e idiomáticas circundante, para  que  yo  pudiera  intentar  dejar  de  sentir  
el  influjo de dicho  espacio sobre mí de forma casi  constante,  sería preciso que yo mismo 
pudiera dar lugar, en mi propia interioridad, a la formación de un nuevo paradigma existencial.

193. Lo aparente pone de manifiesto algún aspecto determinado de la realidad, y tiene, en 
consecuencia,  un  contenido  que  debe  ser  analizado;  porque  simplemente  por  su  condición  de 
accesible puede ya tener un sentido. 

194. “Sé” lo que estoy experimentado como existencia, lo que estoy “viendo ser”.

195. Por los espacios de nuestras propias heridas entreabiertas miramos, atónitos, un mundo 
circular, descompuesto, y letal.

196. Algunos procesos intelectuales deben quedar abiertos, es decir, deben ser susceptibles de 
la modificación y ampliación de sus conceptos, tesis y conclusiones.

20 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

197. Entre el silencio y el sueño, las negaciones de Pirro de Elis; porque afirmar lo metafísico,  
lo no-evidente, lo hipotético, es un esfuerzo que no corresponde al hombre.

198. Cualquier hombre en su individualidad, desde la radicalidad de su esencia…

199. El hombre debe estar sumido en su propio “yo”, e intentar existir en la paz del absurdo. 
Duplicidad difusa. Constituye el mundo la posibilidad de lo accesible.

200. Aquellos que estamos profundamente unidos a las raíces de la saciedad referimos las 
imágenes a orígenes ciertos.

201.  Yo estoy conceptualmente al margen. Por ello, únicamente deniego; por ello, 
solamente denoto.

 
202. En ese hecho configurado, idéntico al descrito, predeterminado, tangible, en esa certeza 

de dimensiones finitas —en el mismo argumento— tengo pese a todo que reincidir.

203. Puede parecer, la propia nada individual, ambigua frente a la realidad accesible. Pero a la  
vez, es posible trascender los límites que existen entre aquel primer espacio —el más próximo a  
nosotros—, y nuestras restantes zonas adyacentes.

En el  anterior  proceso se  encuentran diversas  interacciones  determinantes,  por  más difusa  y 
dispersa que sea su apariencia. Y al final del proceso casi siempre existe algo que la voluntad del 
hombre convierte en hacedero.

204. Constituye la nada la inmediatez del hecho adverso absolutamente inaceptable para el ser 
verdadero; y se inserta en el acontecer.

205. “Uno mismo en cuanto a ser”: Esta proposición comprende —considerada objetivamente— 
el conjunto de todas las características internas de la trascendencia.

206. La  finalización  fundamental  de  la  capacidad  creativa  tiene  algo  de  circularidad,  de 
imagen yerta, de simetría…

207. Todos los posibles conceptos sobre los diversos aspectos que constituyen la realidad, han 
estado ahí desde mucho tiempo atrás, formándose lentamente, emergiendo junto al hecho.

208. Cada contradicción* delimita su propio sistema independiente
_______________

*  Define  Ruth  Barcan  Marcus  el  término  “contradicción”  en  la Enciclopedia  Oxford  de 
Filosofía, como “la conjunción de una proposición y su negación”.

209.  Los problemas fundamentales  son,  ante  todo,  cuestiones de densidad conceptual,  de 
intensidad cognoscitiva.

210.  “Humano” significa  la  manifestación de la  angustia  a  través de la  posibilidad de la 
existencia.

21 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

211. Las proposiciones, todas ellas, hacen explícito al ser, y en mayor o menor medida, lo  
transforman.

212. No sufre algo ignoto.

213. Lo irracional está íntimamente unido a la propia realidad humana. De forma sucesiva, y 
con carácter general a lo largo de las distintas épocas, se ha ido calificando como irracional aquello 
que sobrepasa la capacidad humana de aceptación de la adversidad, es decir, todo aquello que   origina 
consecuencias   no   admisibles,   todo   aquello  que —considerado en profundidad— no responde a 
la linealidad de un método convencional.

Y es que lo irracional no encaja no ya sólo en los grandes sistemas teóricos, sino tampoco en  
los elementales sistemas dogmáticos.  Lo irracional es rechazado frontalmente,  se teme. Pero lo 
irracional permanece, por ahora, inmune al tiempo histórico, formando una parte muy importante 
del conjunto de todo aquello que no entendemos, o mejor quizá, de todo aquello a cuyo análisis no 
somos capaces siquiera de intentar acceder.

214. El hecho de estar la especie humana condicionada de forma prácticamente total por lo  
inmediato  convierte  en falsas  las  tesis  que idealizan al  hombre.  Esa  dependencia  de  un futuro 
aleatorio limita radicalmente la expansión general del ser.

También limita —esa dependencia tan integral— la expectativa de la utilidad de la introversión 
del propio ser.

215. Constituyen  propósitos  fundamentales  del  ser  humano  intentar  establecer  identidades, 
esforzarse en obtener elucidaciones, procurar conseguir serenidades…

216. El factor temporal —en especial el pretérito— es seguramente la mayor restricción y el 
mayor condicionante entre los que inciden de forma casi continua en el pensamiento del hombre. Y 
ello principalmente porque algunos hechos adversos —sobre todo los más devastadores— subsisten 
indelebles en la propia mismidad humana.

Ante el impresionante y complejo misterio de la realidad, parece lo más coherente permanecer 
en una cierta lejanía respecto a casi todo...

217. El origen del ser, el sentido de la vida, de la muerte y del dolor, junto con algunas otras  
cuestiones trascendentes, son externas a la identidad del propio ser. El desconocimiento de tales 
cuestiones  es  ciertamente  de  una  importancia  enorme;  y  su  permanencia  en  el  tiempo,  su  no-
disolución,  no  deja  de  formar  parte  constantemente  del  espacio  perceptible  en  el  que  la  vida 
acontece.

218. Yo intento apartarme todo cuanto puedo de mi propio error consustancial.

219. Una  predeterminación  intenta  incluir  en  modelos  posibilidades  de  concreción.  Las 
posibilidades de concreción son determinables temporalmente.  La aceptabilidad de los modelos 
depende relativamente  de  la  efectividad  de  la  acción.

220. La no-proximidad de esencialidades puede implicar la consideración del sentido de la 
posibilidad de la acción.

22 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

221. La  duda  ha  dejado  esparcidos  restos  de  realidad  que  se  han  quedado  en  el  tiempo 
inscritos…

Yo —en la estaticidad de mi extraño silencio— voy dejando disperso cuanto no llevo escrito.

222. Reconsideración de los problemas de forma y distancia. También de los de movimiento y 
sonido. Coinciden en algunos momentos del tiempo todas las posibilidades teóricas que para el 
análisis filosófico ofrecen el volumen, la forma y la simetría. ¡Tanto error tan próximo! Parece no 
ser posible la congregación de tantos endriagos. Pero realmente están ahí, desvaneciéndose entre la  
desigualdad y el caos. Por todas partes prevalece la imperfección. Todo es exceso y vuelta atrás. 

Limita el entorno una nada inmensa que a ningún lugar reconduce.

223. Eso es ser “sagrado”*: conservar inalcanzables los límites del ámbito del ser.
_______________

* El término “sagrado” debe entenderse aquí como la cuarta de las acepciones del mismo dada 
por el Diccionario de la Lengua Española, que dice: “Digno de veneración y respeto·”

224. El proceso interpretativo detecta las formas antagónicas implícitas en la negación.

225. La interacción de las distancias y límites en los procesos puede establecer una estructura.  
Esta estructura es de articulación múltiple, simultánea al pensamiento, e indefinible.

226. Existe un orden de las exclusiones establecido según la negatividad de las mismas.

227. Es  demasiado  intenso  el  retorno  a  los  recuerdos...  Mientras,  el  hecho,  de  forma 
independiente, espera acontecer.

228. Aunque  la  dificultad  que  ello  comporta  sea  casi  insuperable,  es  primordial  intentar 
eliminar el error de la conciencia del ser.

229. Existen  conjuntos  de  palabras  cuyo  origen  se  debe,  únicamente,  a  un  intento  de 
aproximarnos a la realidad. Esas palabras —en ese uso determinado— amplían y complementan 
recíprocamente su contenido hasta llegar a una mayor plenitud significante. 

La racionalidad ordena las palabras, y las palabras nos adentran en la racionalidad.

230.  Constituye  el  objeto  fundamental  del  pensamiento  abstracto  el  estudio  de  la 
conceptualización de los hechos.

231. El que nada tenga sentido —considerando las cosas de forma trascendente— no es más 
que un hecho, un hecho más, otra certeza…

232. La imagen literaria —en cuanto concreción de la idea por medio del lenguaje— acontece 
alabeada. 

233. Un  símbolo  es  cualquier  hecho  u  objeto  no  esencial  al  que  se  pretende  atribuir 
trascendencia.

234. En un vacío de muerte, yo llevo en mí la destrucción.

23 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

235. Lo que pienso me configura como ser.

236. Simetría del tiempo y belleza de la dispersión. Sean cuales sean los hechos,  acaban 
siempre  formando  una  unidad  dentro del ser.

Lo desconocido trascendente  se  debe abordar  desde la  teoría;  una actitud exclusivamente 
pragmática equivale a ceder en la reflexión.

Lo que realmente duele, lo que lacera y permanece pétreo frente a nosotros es lo no-evidente, 
lo  que  no  podemos  explicar  pese  a  ser  sin  embargo  esencial.   Permanecemos  —como  seres 
humanos— estáticos ante la duda.

Belleza  de  la  dispersión,  y  también  posibilidad  de  relación  entre  los  hechos; 
remembranza leve, en suma, de pasados momentos armónicos y plenos.

237. Sobre la racionalidad
Y es lo cierto que, en profundidad, toda afirmación sobre lo trascendente es o evidente o 

incompleta; esto obliga a ser especialmente comedido en la expresión.
Porque ¿tiene el hombre, en situaciones determinadas, alguna opción real que le permita actuar 

en  un  sentido   que   se  podría  llamar  “racional”?  Sabemos  que,  en  ocasiones,  la  fuerza  de  las 
circunstancias desborda la acción racional del ser. Y es que, además, muchas ideas sobre lo racional 
parecen no referirse al ser, a ese arquetípico que creemos conocer o intuir. Y por ser esto último así, 
parece inevitable establecer dos ámbitos referidos a la racionalidad: uno, el auténtico, en el que tiene 
lugar una referencia al ser en la plenitud de su esencia, y otro, más accesible y menos riguroso, en el  
que se incluyen todos los planteamientos hipotéticos que se elaboran al margen del ser en sí mismo 
considerado.

238. La nada es, fundamentalmente, un estado posible y no representable; un estado al que la 
intuición sólo puede acceder de forma relativa y difusa.

Asimismo, la nada es además de negación, separación conceptual.
La nada no es determinable: no tiene parámetros, ni referencias, ni valores propios. Está, sin 

embargo, ahí, inmediata a la extinción del ser.
La  nada  es  invariable  en  el  tiempo:  carece,  respecto  al  mismo,  de  cualquier  clase  de  

componente o proyección.
Finalmente, la nada es única, y no admite duplicidades ni divisiones; y es total en su esencia. 

239. ¿Hacia qué lugares no vacíos debe dirigirse la búsqueda intelectual del hombre?

240. A través del tiempo, el ser permanece imperturbable en su auténtica realidad: nada ni 
nadie lo puede transformar, de nada sirve intentar idealizarlo; el ser es “en sí mismo”.

El hombre está casi totalmente condicionado, en su capacidad de pensar y de obrar, por el 
mundo externo y por sus propios procesos orgánicos internos: así es como queda definitivamente 
determinado “el ser que es”.

El hombre, en su actividad existencial, busca constantemente su salvación en, al margen, y en 
ocasiones contra el mundo: su lucha es incesante y a veces desesperada.

El hombre —como ser— es completamente incomprensible para sí mismo; el juicio del ser 
respecto a sí mismo —en cuanto esencia existente— finaliza siempre en la más absoluta vacuidad.

241. Conocer es determinar para sí la esencia de la forma.

24 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

242. Aquí, donde ahora estamos, en este preciso y conocido mundo, sobran voces, maldad y 
sinrazón.

243. Sobre el ser real
Los autores, incluso los más eruditos, al referirse al ser lo hacen refiriéndose con insistencia 

a un ser teórico, a un ser al que pretenden desproveer de corporeidad. En efecto, parecen referirse 
dichos autores a un ser inmaterial, a un ser impreciso y, en definitiva, inexistente... No parecen ser 
capaces de escribir sobre la verdad del ser corpóreamente manifestada. Lo cierto es que ante tanta 
teoría falaz y vacía, lo único que realmente hay es reflexión y acción inmediatas del ser ante su  
propia vida, del ser temporal que crea sin cesar hipótesis y que pretende dar respuesta a las mismas 
según sus posibilidades.

Lo único que realmente hay es intuición del ser ante la adversidad... Sí, lo único que hay es 
decadencia del ser, a la vez que un constante empeño del propio ser en sobrevivir, en cumplir con el 
esotérico rito  de la  vida,  en llevar  a  cabo no se sabe qué extraña obligación existencial  secreta  e 
inexorable.

244. El propio ser —no sólo ya su concepto sino su propia corporeidad tangible— establece una 
confusión teórica, debido a que al considerarse inevitablemente el ser desde sí mismo, éste es a la vez 
causa y efecto de su propio análisis.

Respecto a la concepción de una estructura ideológica accesible al ser, su composición es 
confusa: si dicha estructura se objetiviza, entonces es parcial; si la misma se subjetiviza, entonces es 
temporal.

245.  Vuelvo  a  la  consideración  de  la  realidad  en  cuanto  imbricación   de   situaciones 
espacio-temporales.  Y  el  caos  y  el azar se confirman no tanto como una teoría, sino como la  
base de una situación  no-teórica  especialmente  decisiva en el  acontecer  vital  del ser.

Tal como dice un personaje de Ian Fleming en una película, “la mitad de la vida es el azar. La  
otra mitad —responde el mismo personaje al ser interpelado por James Bond— es el destino”.

Y es que es así: cada vez se hace más patente la división entre un sistema teórico-conceptual de 
la existencia y una realidad existencial —la existencia subjetivamente vivida— referida al ser.

Además —y todo forma parte de la misma situación— tan pronto consideremos una nueva 
dimensión del ser aparecerán de forma inmediata los conceptos de valoración, duda, posibilidad, 
temporalidad... Es decir, la sensibilidad reflejándose en la corporeidad.

Porque en cuanto surja una idea significativa y aparentemente consistente surgirán a su vez 
las  diversas  apreciaciones  de  la  misma;  en  cuanto  se  considere  una  estructura  conceptual 
inicialmente segura resplandecerá a su lado la luz ofuscadora de la posibilidad.

Ante  tanta  afirmación  categórica  sobre  todo  aquello  que  se  pretende  dar  como 
conocido es inevitable preguntarse ¿dónde están los indubitables criterios elucidatorios?

Y sobre todo proximidad y lejanía del ser, movimiento alternativo que sobre mí incide 
divisorio.

246. Aquellos pensamientos con cualidad de trascendentes están referidos a un punto fijo. Ello 
les confiere su condición de ácronos.

247. Posiblemente  sea  premonitorio  aquel  pensamiento  que  unifica  la  acción  con  el 
recuerdo.

248. Sí, es lógico estremecerse ante la propia esencia.

25 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

249. Quizá el futuro de la mayor parte de los seres esté algo distorsionado, como cuando es 
móvil o convexa la superficie sobre la que una imagen se refleja.

250. Hay dudas insalvables sobre nuestra propia identidad, parece inalcanzable la descripción 
concreta  de  lo  que  realmente  es  —o  pueda  significar—  nuestra  existencia.  Realmente  son 
inimaginables los límites del desconcierto que conlleva implícitos esa desconocida identidad del ser 
como especie.

251. Cuando algún día se diluyan —porque se diluirán— las palabras más precisas... 

252. ¿Resolvería la cuestión esencial —la del sentido de la vida— conocer si los hechos 
humanos están o no previamente determinados?  Y  en el supuesto  de poder conseguirse una 
teoría del caos —como pretenden hacer, quizá con fundamento, algunos pensadores— ¿permitiría 
ello dar un mayor sentido —o algún sentido— a la vida? La confusión absoluta a la  que es 
conducido  el  ser  por  la  consideración  de  su  propia  existencia  está  más  allá  de  cualquier 
posibilidad  teórica,  de  cualquier  razonamiento  teorizante:  es  una  situación  que  no  sólo  es 
consustancial para el ser, sino también consuntiva para el mismo.  

253. Algo esencial en la reflexión trascendental queda siempre al margen.
No  hay  movilidad  conceptual  en  los  actos  del  ser.  Además,  todo  acto  del  ser  se  sitúa  

inevitablemente en el caos devorador de la existencia.
Reflexionando sobre cuanto llevo ya escrito puedo decir que no creo haber hecho sino intentar 

expresar de forma parcial aquello que sobre el ser se mantiene amenazadoramente extenso.
Sabemos que es característico del ser desconocer el remoto origen de su especie, y que este 

desconocimiento determina el pensar y el hacer del propio ser. Tal es la limitación del ser en su 
camino ineluctable hacia la nada. Pero, pese a todo, yo intento alzarme desde las ideas por mí 
intuidas. Pero pese a todo, yo, me excluyo de la aceptación de cuanto no constato. Pero, pese a 
todo, yo me rebelo contra lo que sin poder ser entendido nos inclina y nos anula.

254.  No se pueden mantener en su exacta magnitud los términos de un hecho acaecido: 
sólo quedan claramente establecidos algunos rasgos distintivos de su significado.

255. ¿Es  posible  explicar  el  concepto  de  “pesimismo  radical”?  Sí,  despojando  el  aparato 
ideológico  del  sistema  —de  cualquier  sistema—  de  todo  aquello  que  ni  es  verificable  ni 
intuitivamente válido para el  discurso dialéctico,  y aceptando a la vez únicamente como realidad 
aquella que es interpretada a la luz de la lógica.

256. Por  más  que  ampliemos  todo  nuestro  entramado  conceptual  permanecemos  sin 
predicados con significado trascendente.

257. La palabra fin define el ser; fin en cuanto división del cuerpo, separación del tiempo y 
variación del espacio.

258. En  la  enorme  circularidad  a  la que  se  ve  sometida  la razón  humana  no  se  puede 
eludir  la  necesidad  de  la  referencia;  la no-referencialidad de casi todo lo trascendente agota el  
discurso intelectual en su propio origen. Es origen del discurso determinar de qué manera se puede 
pensar críticamente sobre el ser.

26 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

259.  Se  relaciona  excesivamente  al  ser  con  la  acción.  No  sólo  es  posible  reorganizar 
interiormente el tiempo, sino que también lo es la reconsideración de la acción en su estado potencial.

Se pueden reelaborar los predicados iniciales de la acción desde la esencia del ser para el ser.  
Con la aleatoriedad como límite. Se establecería en tal caso una lucha tenaz por alcanzar líneas  
racionales temporales.

Existen factores externos de diverso signo, pero todos inciden en “cómo” se debe desarrollar 
la acción a lo largo del tiempo.

Es también ineludible el examen previo de la necesidad de la acción, de la valoración de la  
misma en su totalidad, aunque sean también esenciales las valoraciones  parciales  de la acción.  ¿Qué 
me impele  a  la  acción?  No sólo no es  preciso, sino que a veces puede ser  contraproducente el 
exceso en la  acción.  El  ser  debe responder a  la  acción.  Hay que situar  a  la  acción fuera del  ser,  
asignarle sus verdaderas características. Y entonces sí, entonces se puede considerar a la acción como 
la posibilidad del hecho. Y ya por último, la acción sobrepasa al ser: hace de él su consecuencia.

260. La noción de una “cosa en sí misma puede ser vacía” (Kant, citado por H. Putnam en 
Las mil caras del realismo, Ediciones Paidós, 1994). No hay posibilidad de elección vital concreta 
sino dentro de la realidad, y aun dentro de la dificultad, y más aun dentro de la adversidad.

261. Sobre la realidad 
Existe, en ocasiones, un momento esencial que determina algo muy anteriormente concebido; 

es el momento de la culminación temporal del pensamiento, en donde se abren las incógnitas y 
donde el ser reanuda un camino a través de la imaginación que parecía concluso.

Cabría afirmar que el ser no encuentra su plenitud intelectual sino a través de la reflexión  
sobre el tiempo anterior que corresponde a la propia vivencia del ser reflexivo: así puede aparecer la 
representación de aquellas situaciones en las que hubiera sido absolutamente precisa la falta de 
acción para evitar el error.

Y es que no deja de sorprender, a menudo muy dolorosamente, la diferencia  que  existe  entre  lo 
esperado  y   lo   realmente   acontecido.  Se  produce  entonces  en  la  sensibilidad  algo  parecido  al  
surgimiento de un lugar extraño y no deseado.

Aunque no siempre, en un momento anterior en el tiempo, se forja un proyecto; se entra en el 
ámbito de lo imaginario,  parece como si  el  ser  se elevara mentalmente por encima de su propia 
realidad actual, y aún más, sobre la previsible realidad futura.

(El ser, en el fondo, ni siquiera pretende entender su propia temporalidad, porque hacerlo sería 
en gran medida aproximarse al concepto del sentido de la muerte).

Luego, en el itinerario de los hechos, llega en ocasiones esa realidad no deseada de forma 
súbita y aparentemente definitiva. Quizá el conjunto de los intentos humanos de conocimiento no 
sea sino la historia del fin del pensamiento  del ser, de la falta de salvación ante los ataques atroces  
y a veces inusitadamente raudos del absurdo. Y así, frente a determinados hechos no queridos, el ser 
se cuestiona por la esencia y sentido de la verdad, mientras permanece rodeado por un todo difuso y 
extraño al que se denomina “realidad”. 

262. Al fin parece no caber sino acudir, respecto a la pregunta por la esencia del ser, sino al  
pensamiento que para cada uno es verdadero, aquel que se basa en la realidad del ser, del ser de 
carne y hueso, del ser de carne, hueso y dolor, del ser de carne, hueso, dolor y desesperación.

263. Quién sabe si, descendiendo a los abismos de la realidad, se podrían  proferir  —de 
hallarlas—  verdades  sobre  la  misma  desde su  seno.

27 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

264. Hace ya algún tiempo que se han desvanecido todas las teorías idealizadas sobre el ser y su 
existencia. Y así, provisto sólo de leves certezas, el ser —el ser arquetípico— inicia una y otra vez el  
inevitable itinerario existencial de un futuro previa y fatalmente descrito.

265. Yo tengo la sensación de pertenecer a los lugares más profundos del tiempo, allá dónde 
se encuentran a los inicios del verbo.

266. Algo debería  continuar  tendiendo a  lo  inmortal,  desprenderse  de  los  estigmas de  la 
temporalidad.

No cesa el absurdo sacrificio en el que todos somos víctimas propicitatorias, víctimas sacrificiales. 
Rituales y astros, acto y objeto, petición sumisa. Porque, como es sabido, incluso los seres más veraces 
perecerán; por doquier no dejan de surgir restos humanos. 

Mientras,  de  entre  los  aún  vivos,  algunos  avanzan  lentamente  hacia  lugares  aparentemente 
vacíos, hacia espacios ya abandonados, hacia una realidad inexorable y yerta.

267. Consiste la soledad en el sentimiento de la existencia de cada ser ante sí mismo.

268. Sobre la culpabilidad
El tema de la culpabilidad del ser humano sigue latente y al parecer irresoluble. ¿Quiénes son 

—o quizá somos— “culpables” de cuanto acontece, de cualesquiera errores que aún subsisten?  En 
cierto  modo, se es culpable por el mero hecho de ser hombre (nemo sine crimine vivit). De todo 
este conjunto de circunstancias de facto que se ha dado en llamar sociedad y que no es sino la 
totalidad de los seres que gimen y se agitan ante la necesidad de su subsistencia ¿quiénes son —o 
somos— responsables?  Todas  las  afirmaciones  de  tipo  general  al  respecto  se  anulan  por  su 
condición de dogmáticas. Pero, eliminando lo elementalmente visible ¿qué queda más allá de una 
teorización  —la de las atribuciones del ser— que limita con su propia temporalidad y que quizá 
asimismo se anula irremediablemente?

Tengo el espíritu —en este sentido y en otros muchos— plagado de incógnitas. Ahora, cuando 
empieza a declinar el día, siento caer sobre mis hombros cuanto me ha sido destinado. 

269. Aun dando por ciertas todas cuantas teorías e hipótesis científicas que se mantienen sobre 
el ser ¿saldría por ello éste de su oscuridad existencial originaria? Probablemente no. Por qué ¿cuál 
es, o cual sería —en caso de existir— la certeza o el conjunto de certezas a la que se pudiera atribuir 
el carácter de general o universal en cuanto a la realidad del ser? 

270. Mundo ajeno
Yo creo que hay un mundo absolutamente ajeno a cada ser: es un mundo uniforme, lineal y 

preconcebido.  Y  creo  asimismo  que  hay  otro  mundo,  que  siendo  también  externo  al  ser,  se 
encuentra sin embargo adjunto al mismo: es un mundo único, inmediato e inevitable.

También existe un tiempo —lineal— que parece estar determinado, objetivado y cuyo paso 
sabemos inexorable. Y a la vez hay lo que podríamos definir como un tiempo subjetivo; éste es aquél 
que coincide con la percepción continua que el ser tiene de su propia vivencia existencial.  De este 
tiempo —subjetivo— se destaca sobre todo el sentir íntimo de su tránsito.

Y parece ser que no hay más mundo que éste ni más verdades que la corporeidad del ser y la 
temporalidad de la misma, y que no hay —se quiera o no— clase alguna de hipótesis de trascendencia. 

28 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

271. No sé dónde leí que la vida es un aprendizaje para la muerte. Y es posible que así sea, 
en gran medida. Pero morir no deja de ser, ante todo, un proceso incierto más que un aprendizaje  
más o menos regulado, en especial por la referencia al tiempo y al lugar del acontecimiento fatal.

Quizá lo que realmente se aprenda en la vida sea a aceptar el paso inexorable del tiempo. Porque 
la vida es un proceso de conclusiones, no sólo físicas (las implícitas en la decrepitud), sino también —
y a la par e inevitablemente— ideológicas.

272.  Comentarios a la Introducción del libro libro de Karl Popper El mito del marco
común. En defensa de la ciencia y la racionalidad

No cabe duda de que Karl Popper es uno de los pensadores más importantes del siglo XX. 
Sin  embargo,  me  permito  hacer  algunos  comentarios  críticos  respecto  a  algunas  afirmaciones 
contenidas en la “Introducción” del libro citado en el  encabezamiento. Son las que siguen (lo 
subrayado son frases de Popper): 

1. El futuro depende de nosotros. Somos nosotros los únicos responsables.
No entiendo el porqué de una afirmación tan tajante, en especial la segunda frase. Popper 

parece prescindir del azar, de su influencia determinante, así como del concepto de grupo social. 
Quizá confunde el deseo con la realidad, o la teoría con la práctica, o el proyecto con su realización 
concreta.  Imaginemos  que  yo  pretendo  realizar  determinada  acción.  Para  poder  llevar  a  cabo 
cualquier  acción es  imprescindible  que el  lugar  en que se  debe realizar  la  misma no varíe  de 
circunstancias básicas (p.e. un cataclismo, una guerra…) y que el propio actor, pueda realizar las 
acciones propuestas sin que me lo impida alguna fuerza mayor, p.e. una enfermedad grave. En 
realidad, el futuro es una mezcla de voluntad y azar, situado en medio del caos. Y los responsables 
del futuro (y las causas de lo que pueda acontecer) son diversos, humanos unos, no humanos los  
otros. Todo influye en una determinada proporción en cualquier hecho o acción que tenga lugar en 
nuestra vida. 

¿No será excesivamente amplia esta consideración de nuestra responsabilidad personal? Bien 
saben  de  los  límites  de  nuestra  responsabilidad  aquellos  que  conocen  la  existencia  de  los 
genocidios y de otras terribles maldades. ¿Somos acaso responsables de los delirios bélicos de 
algunos? ¿Somos quizá responsables de que nos atropelle con un vehículo una persona demente o 
en estado de embriaguez y que tal atropello nos produzca una invalidez irreversible? Nosotros, 
todo lo más, podemos actuar parcialmente en cada momento. Tenemos, sí  —excepto si estamos 
impedidos físicamente— un cierto margen de acción. Eso es todo. Aparte del hecho de que nuestro 
futuro  tiene  fuertes  lazos  de  unión  con  nuestro  pasado  individual,  y  aun  colectivo  (origen, 
capacidad intelectual de cada uno, salud, país de residencia…).

Para finalizar, debo decir que sí estoy de acuerdo con Popper en un punto de la “Introducción” 
a  que  nos  referimos,  punto  que  se  encuentra  al  final  de  la  mayoría  de  las  causas  son 
interdependientes y en gran parte ajenas a nuestra voluntad.

2.  Un importante  principio  sostiene  que  “tenemos el  deber  de  seguir  siendo optimistas”. 
¿Seguir siendo? ¿Y si, en virtud de los principios de “consideración objetiva de los hechos” unido al 
de  “libertad  individual  de  pensamiento”  nunca  hemos  sido  optimistas,  sino,  por  el  contrario, 
acendradamente realistas?  Y en cuanto al deber… ¿Deber jurídico, quizá? ¿Moral? ¿Religioso? 
¿Político? ¿Social? Nosotros no tenemos más deber  —y aun— que el  de razonar,  así  como el 
derecho correlativo de decidir qué hacer (optar) una vez finalizado el razonamiento en cuestión.

3. Las posibilidades que encierra el futuro son infinitas.
Quizá fuera más apropiado decir, en lugar de infinitas, múltiples o muy numerosas, ya que 

infinitas significa, según el Diccionario de la lengua española,  “que no tiene  ni puede tener fin ni 
término”  o  en  la  acepción  matemática  del  mismo  libro  “valor  mayor  que  cualquier 

29 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

cantidadasignable”. Pero el futuro individual tiene un término temporal concreto, que es la propia 
vida de la persona. El futuro individual no es infinito. Y quizá tampoco lo sea el destino colectivo.

4. Todos somos responsables   de lo que le futuro nos depare  . Nuestro deber es… luchar por un 
mundo mejor. He aquí una declaración positiva de intenciones, una expresión de buena voluntad, 
una opción recomendable dentro de un mundo absurdo. Ojalá —como decían los romanos— “los 
hados nos sean propicios” en tal empeño.

273. Hay algunas ideas para mí esenciales en la vida, que son:
1. La lucha contra el dogmatismo y la maldad.
2. La aceptación de la vida tal y como es, no como queremos  que sea.
3. Ser realista no sólo en la acción, sino también en el pensamiento.
4. Reconocer una serie de fuerzas (el azar, el destino, las acciones externas e independientes 

de nosotros mismos…) esenciales dentro del absurdo. 
Las acciones concretas racionales caben perfectamente en el mundo absurdo. No hay ninguna 

contradicción en este punto, y
5. Intentar conciliar la subjetividad con la objetividad, pese a la de la dificultad que esto 

comporta.

274. La posible forma simbólica del azar
No sé  si  sería  viable  dar  forma simbólica  al  azar  siendo éste,  como es,  el  mayor  poder 

existente y a la vez impenetrable.
Quizá —y yo lo creo bastante probable— sea imposible llegar a conocer la forma del azar  

como poder difuso y recóndito. En realidad, es ya imposible entender mínimamente su concepto 
pavoroso y sobrehumano.

275. El problema es haber llegado al límite. Ello ocurre, más de lo que comúnmente se conoce 
o  acepta,  en  muchas  ocasiones  y  en  los  temas  más  diversos  de  la  vida.  No  sé  si  pese  a  lo  
probablemente brumoso del Atlántico y la lejanía y lo extraño del idioma, debería yo hacer un viaje  
transoceánico, tan largo, tan solitario. Es ésta una de mis dudas, entre muchas, y constituye una 
opción para mí bastante remota; aunque en el fondo, sé que en este aspecto, como en tantos otros, 
ya se encargarán la realidad, el apego a los espacios conocidos y el desconcierto que me producen  
los  nuevos paisajes,  de anular  este  deseo,  que no acaba —como tantos otros— de mantenerse 
vigente por una voluntad (la mía propia) ahora ya un tanto exhausta…

276. Una cuestión de fondo a la que no se puede llegar —por estar fuera del ámbito estrictamente 
humano— es el que corresponde a la comprensión de las invariables de lo absoluto.

277. Al decir “el estado actual de las cosas” nos referimos al hecho de establecer valoraciones y 
cuantificaciones,  criterios  de  aproximación,  al  hecho  de  intentar  establecer  coherencias  en  las 
referencias…

278.  En  ocasiones  parece  surgir  un  proceso,  de  extraño  significado,  que  consiste  en  ir 
separando conceptualmente nuestras esencias más íntimas…

279.  La filosofía, al igual que la ciencia, no pretende sino conseguir elucidaciones. Por ello,  
no se debe dispersar la imaginación en debates intrascendentes. La gran cuestión es determinar la 
relación entre dos grandes bloques: los conceptos y las ideas por una parte y las acciones por otra. 

30 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

Todo acaba, en el fondo, en algunas frases dispersas, en diversas ideas ambiguas, en demasiados  
proyectos erróneos… 

280.  En el libro de Susan Blakmore,  Conversaciones sobre la conciencia, (Ediciones Paidós 
Ibérica, 1ª edición, febrero 2010), Dan Dennet habla un poco peyorativamente (creo) de la “filosofía en 
el  vacío”.  En  mi  sentir,  la  filosofía  está  muy  relacionada  con  el  vacío,  precisamente.  Parte  del 
pensamiento tiene lugar, en efecto, “en y desde el vacío”;  pero  sobre  todo la  filosofía lo es “ante el 
vacío” y a la vez “acerca del vacío”.

281. Recuerdo ahora aquella frase de Poirot en la película basada la novela de Agatha Christie 
titulada Doble culpabilidad: “No soy nada. No tengo nada”.

Se veía al actor que representaba el papel del detective (David Suchet) totalmente abatido ante 
aquellas dos profundas certezas subjetivas.

282. El optimismo no tiene mayor sentido que un deseo. Un deseo probablemente necesario,  
que coincide con la necesidad de sobrevivencia y de autoprotección.

La vida es irracional; casi todos conocen esta verdad, pero pocos se atreven a aceptarla ante 
los demás. El miedo lo domina todo.

283.  En realidad el hombre en su aspecto vital,  temporal y aleatorio (no en el científico) 
conoce poco más de lo que intuye.

284. A 8 y 9 de febrero de 2010
La “comunicación humana” tiene mucho de actitudes de conciencia, de símbolos adoptados en 

común y casi por necesidad, y de signos orientativos de la conducta. 

285. Yo contemplo el mundo por entre los espacios abiertos en la tormenta insomne de mi 
mente.

286. Nada ni nadie podrá hacerme aceptar cuanto no entiendo, perteneciendo al hombre. Pero 
a veces, se precisa un lugar de referencia para poder seguir avanzando. Hay para mí muchas cosas 
imposibles, entre otras, la respuesta a la pregunta primaria que se concreta en cinco palabras “¿Qué 
soy y por qué?”… Es la pregunta aun sin respuesta. Pero creo que el dolor y la incomprensión 
humanos deben tener salida del interior del ser, poder manifestarse por escrito, convertirse al cabo 
en literatura. 

Y quizá  eso sea  la  base  de  la  propia  literatura:  la  expresión  del  deseo  de  comprensión. 
Aunque al final nadie llega jamás al conocimiento de los otros, y nadie consigue salvar la distancia  
entre presentimientos y deseos.

287. Es preciso saber separar las emociones y los conceptos por mucho que el sentimiento 
incida en el pensamiento. Esta finalidad es parte de la oposición entre lo subjetivo y lo objetivo, de 
lo que se desea y aquello que se puede conseguir. Pero yo sólo alcanzo a entender, si acaso, aquello  
que concibo previamente en mi interior.

288. La  existencia  de  la  Nada  es  un  concepto  etéreo  y  ambiguo  donde  los  haya,  casi 
indescriptible. La Nada es algo así como el reino situado más allá del ser y de sus posibilidades de  
imaginación. Realmente sólo puede definirse la Nada como la No-existencia. Sí, por cuanto tiene de 
pasiva, exclusiva y única en su infinito espacio.

31 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

289.  Una aproximación a la relación entre imagen y pensamiento en los Escritos
de Giacometti *

Yo no conocía los Escritos de Giacometti hasta que leí el libro de Matti Megged Diálogo en 
el vacío y otros escritos de la editorial Machado Grupo de Distribución, S.L. 2009. Que Giacometti 
fue  un  gran  escultor  se  comprueba  observando  esculturas  tales  como  “El  Carro”, “Hombre 
paseando”, “Gato”, “Busto de Diego”, entre otras. 

Además de artista, Giacometti fue un gran intelectual, un profundo pensador. Ahora que he 
leído sus  Escritos, he  creído que sería  muy interesante  elegir  de entre  todos sus  pensamientos 
aquellos que a mi juicio son más atractivos, más densos en sus conceptos.

Me he permitido insertar unos comentarios y anotaciones a tan espléndidos textos. Giacometti 
tenía para mí una característica fundamental como pensador: una visión crítica de la realidad, una 
visión profunda. Estas que incluyo a continuación son partes de sus escritos (las que van en cursiva) 
a las que siguen mis comentarios.

1. “Doy vueltas en el vacío y miro el espacio”. 
El vacío al que se refiere nuestro autor debe entenderse probablemente más como un “vacío 

intelectual o creativo” que como un “vacío físico”. Sin embargo, ambas posibilidades son asumibles. 
En cuanto al espacio, quizá se refiera al espacio infinito.

2.  “Sólo puedo hablar  indirectamente de mis  esculturas y  decir  parcialmente  qué las  ha 
motivado”.

Ciertamente, cualquier autor sólo puede opinar de forma indirecta de sus obras y de la calidad 
de las mismas, para evitar criterios subjetivos de valoración, tan fácilmente erróneos. Al autor le 
corresponde únicamente realizar la obra y que la misma supere su propia autocrítica. A partir de 
este momento sólo puede aportar criterios no referidos al propio valor de la misma.

3. “El único elemento permanente y positivo en Callot es el vacío, el gran vacío abierto en 
el que sus personajes gesticulan, se exterminan y se anulan”.

El  vacío  al  que  vuelve  a  aludir  Giacometti  quizá  sea  también  aquel  relacionado  con  la 
angustia que produce la nada existencial.

4. “Esto me llevaría a hablar de la dimensión de las cabezas, de la dimensión de los objetos,  
de las relaciones y las diferencias entre objetos y seres vivos”.

La conceptualización de la forma de las obras por sus autores es subjetiva en su mayor parte y 
pertenece a la intimidad del artista o autor. Y en consecuencia depende de factores emocionales 
impredecibles. ¿Cuáles serían, según Giacometti, las diferencias entre los objetos y los seres vivos? 

Infiero que tales diferencias tendrían que ser la capacidad de pensar y de sentir exclusivas de 
los seres vivos.

5. “Las cabezas y las figuras me parecían reales si eran minúsculas”.
Se trata de la “percepción” que tiene Giacometti de las figuras. 
A  la  percepción  concreta  de  una  visión  (sea  superficial  o  volumétrica)  se  suman 

conocimientos no-concretos y percepciones anteriores.  Es el momento en que la forma “es ella 
misma para nosotros mismos”. 

6. “…pero ahora no sé exactamente en qué punto me encuentro”. Ello probablemente porque 
nuestro autor debía carecer —al menos cuando concibió la frase anterior— de puntos específicos de 
referencia.  En realidad,  la falta de puntos de referencia es una carencia tanto en el  ámbito del 
pensamiento y del  arte  como en la  mayoría de los procesos que tienen por objeto los valores, 
carencia que se vuelve más importante cuanto mayor es la trascendencia del aspecto a tratar.

7. “Ciertamente, practico la pintura y la escultura, y esto desde siempre, desde la primera vez 
que dibujé y pinté, para morder la realidad, para defenderme, para alimentarme, para crecer; 
crecer para defenderme mejor, para atacar mejor, para agarrarme con uñas y dientes…”

32 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

Señala en este maravilloso párrafo el escultor suizo sus convicciones más profundas, las cuales 
constituyen el andamiaje de la fuerza de su voluntad, voluntad que se manifiesta ante un mundo 
adverso, y también en su lucha vital por sobrevivir, en su deseo de querer seguir adelante, en su 
intento de superar tantos obstáculos que a menudo parecen imposibles de ser superados…

8. “Fuera ya del tiempo, él (Braque) se sitúa en el espacio”.
La no temporalidad implicaría una situación determinada del artista, o de su obra, o quizá de 

ambos, en el espacio. Asigna Giacometti al espacio el carácter de atemporal, parece ser el lugar de 
la no-temporalidad y por tanto, en cierto sentido, un lugar de libertad. Eliminar el tiempo significa 
eliminar sus condicionantes, las limitaciones que éste implica en cualquier ser humano, incluyendo 
por tanto a los artistas.

9. “Me pregunta usted cuáles son mis intenciones en relación con la imaginería humana. No 
sé bien cómo responder a su pregunta”.

Y añade que el arte ha sido su medio para comprender su propia visión del mundo exterior.
La sensibilidad de Giacometti se hace patente en la diferencia entre el mundo exterior y el  

mundo interior, en su personalidad más íntima. Es una capacidad de análisis, de separación que va 
asociada con aquella voluntad de defensa y de autoprotección antes citada…

10. “Si lo veo todo gris, y en ese gris la multitud de colores que siento y que querría expresar,  
¿por qué utilizar entonces otro color?”

Se trata aquí de establecer una identificación entre una parte de la forma (el color) y una parte 
del  pensamiento  (el  sentimiento)  del  artista.  El  gris,  por  otra  parte,  es  un  color  con  un  gran 
significado emotivo y expresivo. Es asimismo el color de la aceptación.

11. “Me parecía absurdo correr tras una cosa (la representación de la realidad) que estaba 
llamada al fracaso desde el  principio”.

Y  más  adelante:  Los  artistas  modernos… quieren  poseer  la  sensación  que  tienen  de  la 
realidad más que la realidad misma.

A mi modo de ver, la “representación de la realidad” tiene, en los verdaderos artistas, no poco 
de interpretación, de expresión del sentimiento y de la manera de ver esa propia realidad. No se 
trata únicamente  de formas  y colores,  de un proceso  mimético  de  reproducción e lo que se ve.  
Se trata de añadir a la obra artística una parte de la propia sensibilidad del autor.  La realidad,  
inicialmente objetiva, se subjetiviza parcialmente por la habilidad del artista.

12. “Sí, el arte me interesa mucho, pero la verdad me interesa infinitamente más…”
La verdad objetiva es la coincidencia de la expresión con lo que se quiere expresar, con lo 

expresado. Puesto que el arte es representación, existe una diferencia esencial entre éste y la verdad. 
Pese a ser cosas diferentes (arte y verdad) pueden relacionarse. Otra cosa es que el arte sea “auténtico” 
es decir que exprese la voluntad y el sentimiento del artista. No sé si es así como pensaba Giacometti 
al  respecto.  Podría  muy bien  ser  que  Giacometti  quisiera  mencionar,  en  este  punto  y  de  forma 
explícita, el valor supremo de la verdad.

13. “Lo único que podríamos poseer es la apariencia”.
La apariencia tiene relación con la percepción. Es aquello que percibimos en primer lugar. 

¿Percibimos sólo la apariencia? ¿Qué hay, si no, detrás de la apariencia? Según el Diccionario de la 
lengua española, la apariencia es “el aspecto exterior de una persona o cosa”.¿No hay en realidad 
nada más? Yo creo que sí; detrás de la apariencia tiene que haber, como mínimo, la estructura 
oculta del objeto de la definición._______________

* Escritos, Alberto Giacometti, Editorial Síntesis, S.A., 2009.

290. Somos nuestros cuerpos, nuestros actos, y nuestros pensamientos. 

33 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

291. Quizá por ser inmune al tiempo tenga algo del carácter de las divinidades: Me refiero a 
nuestro desconcierto existencial.

292. La verdad hacia la que debemos avanzar —al menos así a mí me lo parece, por exclusión 
de cualquier otra posibilidad— debería ser un espacio único y pleno.

293.  Sobre la referencia
Vivimos en un sistema referencial. O en un sistema de sistemas referenciales, como he podido 

leer.  Pero  una  falta  real  de  referencias  trascendentales,  hace  que  nuestras  afirmaciones,  nuestras 
convicciones incluso, resulten inconcretas, por muy extensa y elaborada que sea su expresión.

¿Existe, cabría preguntarse, un “método referencial”?
¿Qué referencia es posible constatar, estando tantas ideas “en el vacío”, careciendo las mismas de 

la menor sustentación determinada, al hallarse fuera de cualquier sistema, por elemental que sea la 
composición de este último?

¿Adónde  “me  refiero”  cuando  pienso?  ¿Qué  espacio  intelectual  se  mantiene  con  un 
significado seguro a través del análisis temporal? 

Y es que sin referencias, los pensamientos, por más que se pretendan trascendentales, incurren 
inevitablemente en una estéril circularidad.

294. Dejando atrás tanta tierra calcinada, quizá sea ya hora de entrar en la reflexión de lo más 
profundo del pensamiento. 

295. Sobre la carencia de “mensaje”
Es conocida la frase “yo no tengo un mensaje que transmitir”, dicha por personas dedicadas 

en mayor o menor medida a escribir. Tampoco yo tengo un mensaje concreto que transmitir, pero 
en el fondo todo texto que provenga de la intimidad y que quiera expresarla en alguna medida es  
“mensaje” por lo que tiene de subjetivo.  Quizá no sea  preciso ese afán tan común en buscar 
certezas y seguridades —excepto las científicas—siendo este mundo, como es, la inseguridad más 
absoluta, y además, en su mayor parte, incomprensible intelectualmente.

Y creo a la vez que es mejor no aherrojar la libre expresión de las ideas,  dejar expandir el 
pensamiento y las posibles concreciones del mismo.

Yo intento reflexionar, en la medida de mis posibilidades, sobre algunos temas que son para  
mí esenciales, mirar de ser lo más coherente posible dentro de un mundo absurdo.

296.  En torno al correo del día 16-07-2011
La religión a la que tú aludes yo creo que debe ser un poco como todas las demás: estará un 

poco larvada, se acrecentará en la vejez y formará, junto con la tradición, parte del pasado fenecido.
Será el miedo actualizado, la irracionalidad también a menudo actualizada. 
Yo, como tú, tampoco soy proclive a las patrias, hablando en general; pero menos aun a las 

patrias  impuestas  por  los  otrora  vencedores  por  la  fuerza de las  armas y luego convertidos en 
invasores establecidos. Radicados en el suelo ajeno y dominadores de sus gentes. Esto es lo peor: la 
fuerza irracional que ejercen los que privan a algunos de patria imponiendo la suya propia. Una 
locura y una afrenta a la libertad. 

En cuanto a mi viaje a Verona, sí, me hace ilusión hacerlo por diversos motivos, entre otros, 
escuchar dos óperas de Verdi. Y porque, por otra parte, mi vacío existencial será el mismo aquí que 
allá, de modo que poco puedo perder en el traslado. Sí, tengo ganas de ir. Me cuesta entender esta 
vitalidad mía que más que de la lógica tiene que ser consecuencia de reflejos interiores que no sé 
dónde situar. Todo mi cuerpo y sus acciones son para mí laberinto y enigma.

34 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

297. Yo no deseo, francamente, volver a vivir esta existencia, cosa que tengo además por 
imposible, dicho sea de paso y para disipar dudas de quienes creen conocer más de lo que en 
realidad conocen. Yo no tengo ningún interés en volver a cometer los errores cometidos, y quién 
sabe si otros nuevos y encima más graves. Otra vida podría ser peor que ésta —la realmente 
vivida— para cualquier ser humano.

Yo  sé  lo  que  he  sufrido  y  lo  que  he  visto  sufrir.  Por  otra  parte,  yo  ya  he  tenido  mi 
oportunidad, y no he sido capaz de hacer mejor las cosas. Sí, no he sabido hacerlo mejor. No he 
podido.

298. Dos preguntas esenciales
1. ¿Qué es el ser? No se trata aquí de indagar sobre la estructura anatómica o fisiológica del  

cuerpo humano,  cuestiones sobre las  que la  ciencia  no cesa de aportar  nuevos datos a  los  ya 
muchísimos  que  existen.  Aquí  se  trata  de  intentar  establecer  conceptos  sobre  el  ser,  como 
componente de una especie. Saber qué cosa es el ser. Y al cabo, aceptar que miramos sin entender 
las corporeidades temporales, y ver otros seres, otros miembros de la especie de los mortales y no 
salir de una perplejidad que no sé realmente como podemos soportar, pese a tanta renuncia y tanto 
estoicismo que sobrepasa cualquier límite razonable.

2. ¿Tiene la vida sentido? Ya no me refiero a si la podemos entender; sabemos que aquí y  
ahora la vida es incomprensible, por su origen, por su  desarrollo y por su fin. Y no se trata 
tampoco de examinar temas axiológicos, éticos… Aquí se trata de mirar de cara a la realidad y a su 
extinción. Aquí se trata de aceptar la muerte como inevitable y de odiar el dolor. Porque yo me 
muevo intelectualmente entre la filosofía y la literatura,  quizá en tierra de nadie,  en mi propio 
espacio,  eso  sí,  espacio  amplio  y  devastador  en  el  que  no  puedo  dejar  de  hacerme  preguntas 
irresolubles.

299. Tengo por cierto que no se trata de que intentemos hacer lo que “hemos elegido”. Se 
trata de “intentar hacer” aquello que hayamos podido elegir.  Al igual  que creo  que no se trata de 
“como debemos vivir” sino en qué medida  podremos realizar ese “ideal” de vida.

Por  otra  parte,  no  creo  que  como recuerda  Cox,  el  existencialismo sea  básicamente  una 
“cuestión de libertad y elección personal”. Se trata en realidad de opciones dentro de posibilidades.  
Porque la  filosofía  requiere  introversión y  autenticidad;  la  cuestión es  intentar  responder  a  las  
preguntas esenciales.

Como dice el autor arriba citado, “el hombre deja de perseguir la felicidad absoluta porque 
ello  sólo  conduce  a  una  gran  decepción”.  Esta  decepción,  podríamos  decir,  se  deriva  de  las 
diversas contradicciones esenciales inherentes al ser y a su propia existencia.

Por último, efectivamente, el existencialismo es en gran medida, como dice el autor británico, 
una “teoría coherente con la condición humana”. Sí, el existencialismo consiste en el reconocimiento 
por  el  propio  hombre de  sus  limitaciones  psíquicas  y  físicas, es  decir, en  asumir  su  “realidad”  
como ser.

300. Porque, cabe meditar, ¿hay otra cuestión “en sí” aparte de la cuestión sobre el ser?
Aproximaciones,  valoraciones,  cuantificaciones  éticas  o  morales,  dudas  y  sinrazones, 

contradicciones en los términos, esencialidades, pesimismos radicales, realismos críticos, categorías de 
lo incomprensible, procesos no sé si dialécticos, valores de difícil determinación, silencios obligados 
por falta de argumentos, dificultades —cuando no imposibilidades— en la expresión, vacuidades por 
doquier, intentos truncados de diversos tipo, accesibilidades pretendidas ilusoriamente, restricciones en 
la energía y la capacidad humanas, limitaciones hasta en lo esencial…

35 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

301. Cuando te das cuenta de la verdad (lo que yo llamo “la magnitud de la esencia”) casi es 
inevitable entrar en el vacío existencial.

302. Y aquí y ahora digo: Nadie sabe nada trascendente, y todo es una evasiva de la realidad, 
una huida intelectual que no sirve ni para el auto-engaño temporal de los que tan sin sentido afirman 
una y otra vez aquello que en el fondo desconocen.

303. Y es que ni siquiera en los sueños hay libertad, porqué los sueños son también y sobre todo, 
parte revivida de nuestro pasado y de nuestros deseos.

304. Hay en la vida del ser miedo a muchas cosas: Al dolor, a la muerte, a la soledad, a la  
pobreza,  al  hambre,  a  las  carencias  básicas,  al  fracaso,  a  lo  desconocido,  a  lo  oculto,  a  la  
enfermedad, a la invalidez… 

305.  Condiciones necesarias para el análisis
Se deben considerar, para analizar cualquier tema o materia, entre otro los siguientes aspectos: 

la realidad en cuanto a tal, la complejidad del ser humano, la prudencia en la opinión, la concisión 
en los términos y en las proposiciones emitidas, la posibilidad de sintetizar, la distinción entre lo 
posible y lo imposible, entre lo real y lo imaginario, entre lo descriptible y aquello que no lo es…

Y, para llegar a conclusiones, hay que aceptar, entre otras cosas: el compromiso personal, lo  
heterogéneo, lo heterodoxo, la posibilidad de error y el riesgo en la concreción.

306. Una utopía es una idea hacia la que tender.

307. Los actos se deben justificar por sí mismos, en su esencialidad. Sí, en sí mismos, solos,  
sin nadie que los defienda en su aislada unicidad. 

308. Y es que con tantas divinidades, mitos, hipótesis y doctrinas diversas no hacemos en el 
fondo más que acrecentar nuestra confusión existencial. 

309.  Domingo de agosto (26-08-2012) Respuesta puesta a un correo electrónico.
¿Por  qué  tanta  confusión  y  desconcierto,  me  preguntas?  Supongo  que  ambos  son 

consecuencia de la propia realidad. Poco más puedo decir. Y, por cierto, yo no recuerdo haber  
llamado aridez a la realidad. La realidad es incomprensible en su totalidad, y tiene partes más áridas  
y partes que lo son menos, que sólo están levemente devastadas… Ahí está todo. Sí, está todo ahí, y 
nunca cesa hasta la muerte del ser.

Y en cuanto a los paraísos que me dices, por aquí no surgen, o yo no he sabido encontrarlos.  
Estarán quizá esperando nuevos mundos o nuevas gentes, menos laceradas que las de ahora. Quién 
sabe. En todo caso, al paraíso (los paraísos me parecen ya muchos) habría que entrar por la puerta  
de la realidad. 

Pero yo no sé a qué paraísos te refieres, la verdad, es que no encuentro nada parecido a ellos 
entre tanto desconcierto…

310.  Richard Tarnas
Nos recuerda Ilya Prigogine en El fin de las certidumbres, 2ª edición, 2001, Grupo Santillana 

de Ediciones, que, según Richard Tarnas, "la pasión de inteligibilidad propia del mundo occidental 
es reencontrar la unidad con las raíces del propio ser". En las "Notas" al final de dicho libro se 
indica el nombre del texto de Tarnas: La pasión de la mente occidental.

36 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

No es fácil entender, al menos en una primera lectura, esa posible unidad del mundo con las  
raíces del ser. Realmente, la relación mundo-ser (o quizá mejor la situación del ser en el mundo) es  
de lo más extraño. En primer lugar, el ser pertenece al mundo, el ser "está" en el mundo, aunque en 
una situación de perplejidad. El ser, "forma parte" del mundo, si consideramos la situación más 
activa del ser, sea ésta cual sea.

Acierta en parte Tarnas cuando en un diario dice: "Corren tiempos… en que los hombres no  
encuentran la manera coherente de explicarse las grandes cuestiones". Pero esa situación hay que 
pensar que ha sido así siempre, no sólo ahora; seguramente viene de lejos. Las grandes cuestiones 
a las que alude Tarnas imagino que son: el origen del Universo y del ser, o el Porqué último (no el  
inmediato) de la vida y la muerte. O a lo mejor se refiere a como establecer definiciones precisas  
sobre  temas  trascendentes,  o  quizá  se  pregunte  por  qué  existen  el  miedo  y  el  dolor  (físico  y 
psíquico)… Grandes cuestiones… y causas esenciales y últimas.

Porque  el  problema  no  viene  del  ámbito  de  las  preguntas,  inevitables  en  todo  caso;  el  
problema se origina en el ámbito de las respuestas, es decir, en el lugar en el que deberían en su 
caso estar las mismas… y donde no se encuentran. Así es: no hay respuestas a lo esencial. Y una y 
otra vez no hay forma de evitar esa referencia a lo vacío. Se trata de una invencible fuerza atractiva. 
Y que es también de esencia.

Tarnas, al fin y al cabo, y como tantos otros, lucha intelectualmente por encontrar qué cosa  
puede ser la Verdad, y cuáles podrían ser los hipotéticos caminos hacia la misma.

311.  Correo electrónico de 23 de noviembre de 2012 (respuesta a una carta) 
Yo  creo,  ciertamente,  que  no  hay  respuestas  a  lo  esencial,  y  que  esta  afirmación  es 

compatible con la ética y con todo tipo de convicciones subjetivas. No hay respuestas al porqué de 
la vida, en absoluto. El desconocimiento permanece siendo total en temas "de esencia existencial".

312. Algunos límites de la libertad
Son, entre otros, límites de la libertad: La propia acción individual de los hombres, la realidad 

existente, las estructuras y los condicionantes sociales, los recursos naturales y económicos disponibles, 
todo tipo de poder, en especial el ilegítimo, la tradición, la imposición de ideologías religiosas, el 
espíritu de conservación social y el instinto de auto conservación, las características y las condiciones 
síquicas y físicas del propio sujeto…

313. Sobre la duda existencial
¿Qué es en realidad "la duda existencial"? La duda existencial  quizá sea darse cuenta de la 

ambigüedad de la vida, del misterio de la existencia humana de forma clara, de forma personal (no de 
forma genérica y superficial). 

La duda existencial es la propia respuesta a la pregunta que uno mismo se formula sobre qué 
es su identidad, es la falta de respuesta al enigma de la existencia. La duda existencial equivale, en 
suma, a aceptar el hecho de no saber qué somos. Si, la duda existencial es desconocimiento, y es 
también el miedo que origina ese desconocimiento.

314.  La filosofía dentro del pensamiento contemporáneo
La filosofía es reflexión inherente al ser con independencia de los conocimientos eruditos del 

mismo, es una actividad capaz de establecer normas de conducta después de los previos procesos 
dialécticos. Esta es su misión. Pensar para entender, para conocer más y mejor en la medida de lo 
posible. Los límites de la filosofía son los de la propia capacidad intelectual del hombre. Y puesto 
que  nuestra  libertad  está  restringida  (por  muchos  factores)  hemos  de  actuar  “dentro  de  la  
posibilidad”. 

37 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

El objetivo del pensamiento y de nuestro trabajo no puede ser otro que el conocimiento de 
nuestra realidad, es decir, de nosotros mismos y de lo que nos rodea. O si se prefiere de un “mejor” 
conocimiento de todo ello. No cabe aquí diferencia alguna debida a la subjetividad. Se trata de  
establecer un modo de pensar “realista”, “acendradamente realista”. 

Sólo queda añadir que los errores que puedan surgir en el análisis de cualquier tema deben ser 
aceptados inicialmente, y cuantificados y corregidos después. No somos seres perfectos ni hombre 
está perplejo ante la realidad. No sabe que “es todo cuanto tiene ante sí”. Vive de parcialidades,  de 
aproximaciones,  de semi-verdades, de imaginaciones, y aún de dogmas y de verdades aceptadas  
como tales porque sí, porque lo dice la tradición o cualesquiera profetas.  No existen, quizá sea 
adecuado aclararlo, ámbitos aceptados y excluidos previamente del tema que ahora se propone (la 
filosofía en el pensamiento contemporáneo), excepto que deberían ser tales ámbitos reflexiones 
sobre el ser y su entorno, y además, tener lugar aquí y ahora. Parece de rigor fijarse un espacio 
temático y temporal de debate, para centrar la cuestión y no caer en la dispersión. Fijado un tema 
concreto, con respecto a él, todo pensamiento puede tener acceso. 

Nuestros razonamientos, sean éstos cuales sean, deben ser testimonio de nuestra profunda 
humanidad.

315. Martin Heidegger. Cuatro anotaciones
Incluyo a continuación cuatro expresiones o proposiciones de Heidegger (en letra cursiva), y las 

opiniones personales (en letra redonda) que me he permitido hacer al respecto.
1. El cero apunta a la nada y precisamente a la vacía.
El  cero  es,  sobre  todo,  un símbolo  matemático.  Se  asocia  a  veces  con el  vacío,  con el 

conjunto vacío, pero no creo que "apunte" a la Nada, aunque ambos conceptos nos induzcan a la 
idea de vacuidad. Y además, si la nada a la que se refiere aquí Heidegger es vacía "¿cuál, o cómo, 
sería la nada no vacía?" 

2. La "Nada aniquiladora". 
No creo que sea "aniquiladora" un adjetivo adecuado para la Nada. La expresión "La Nada 

aniquiladora" implica acción, y la nada es, por contra, situación esencialmente pasiva, estática. En 
modo alguno puede ser la Nada acción en sí misma. Ni aniquiladora, ni de ninguna otra clase.

3. ¿Cuál es el lugar de la Nada?
La Nada es más bien un no-lugar,  un concepto no relacionable espacialmente que no tiene 

espacio en sí mismo. Es el no-espacio. Y,
4. La esencia de la Nada pertenece al Ser.
La Nada no pertenece al Ser. Si acaso, la Nada se halla adjunta al Ser. O  quizá  se pueda 

decir  que tiene  una relación  conceptual  con  el Ser.

316. La  duda  está  por  todas  partes  envolviendo  el  concepto  y  no  permite  salir  de  la 
aproximación; de aquí la dificultad de la expresión filosófica.

317.  Substancia (mayo de 2013)
De hecho, somos química (una mezcla heterogénea de substancias).
Todo  está  subdividido,  no  sólo  el  cuerpo  humano.  Pero  eso  no  justifica  el  intento  de 

mantener que a través de la creación de divisiones teóricas sea posible eludir lo inevitable de la 
resolución concreta de los conceptos más complejos. Hay un intento de disipar la angustia en lo 
diverso, intento que probablemente nunca tendrá éxito.

Pero  somos,  como antes  comentaba,  substancia  (estática  o  dinámica),  es  decir,  masa.  Masa 
pensante,  en algunas ocasiones.  Y también somos algo que ocupa lugar  y que tiene la  opción de 
trasladarse en el espacio. Somos espacios corpóreos limitados en un espacio infinito. Así es, somos »»»

38 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

algo que ocupa espacio y que se puede trasladar, eso es el ser. Pero se trata de una corporeidad que,  
además, siente y sufre. Es, en verdad, una extraña corporeidad ésta del ser. 

318.  Algunas afirmaciones personales.
Verano de 2013
Yo  no  soy  demasiado  optimista,  posiblemente  porque  no  tengo  empuje  para  vencer  la 

realidad, ni imaginación para pensar en otros mundos.
La existencia para mí quizá sea el saber que uno vive, que sigue vivo, que puede pensar y 

sentir.
Yo sólo puedo decir que escribo como vivo, según me surgen las ideas, sin excesivas treguas,  

intentando desarrollar la ideas que surgen y rápidamente desaparecen...
No sé si estoy equivocado en lo que afirmo en la segunda parte del libro. No me gustaría 

equivocarme del todo en este aspecto, ciertamente; pero es que el libro, incluso más que un medio 
de intentar acceder a la verdad, es un monólogo sincero, es una verdad subjetiva. Eso sí me parece  
poderlo afirmar.

Yo sólo creo en ese mínimo de lógica que nos permite ir sobreviviendo. Y también en el  
proceso individual de introspección de carácter esencial.

He escrito poco, así que podría quedarme en teoría mucho por escribir. Pero no creo poder 
escribir ya mucho más, realmente, ni tampoco lo veo necesario.  Me siento, por otra parte, muy 
independiente cuando escribo. Y además: ¿A “qué” o “adónde” pertenece  cada uno? A nada. 
No hay aquí lugares de referencia, ya se pueden ir buscando. Es inútil intentar aplicar criterios  
relacionales al ser humano.

319.  No se trata de miedo
En absoluto es el existencialismo una filosofía del miedo, como algunos han pretendido.
Por  el  contrario,  el  existencialismo se  enfrenta  decididamente  al  miedo  originado  por  la 

realidad. Se dice frecuentemente que el existencialismo tiene relación con la angustia. Sin duda así  
es, ciertamente; pero es el existencialismo no es el que crea la angustia: ésta está ya previamente en  
la  sensibilidad  del  ser  que  siente,  y  es  inherente  al  hecho  de  vivir.  Ciertamente,  la  reflexión 
existencialista ni aumenta ni disminuye la angustia: la explicita.

Del pesimismo, tan a menudo y tan erróneamente relacionado con el existencialismo, casi no 
valdría la pena hablar. Esa afirmación (asociar al pesimismo todo lo doloroso o absurdo) es un 
recurso  para  evitar  considerar  las  cosas  tal  como  son.  Es  una  huida  intelectual.  El  análisis 
existencial no considera expresamente los sentimientos de la subjetividad: se trata de aproximarse 
objetivamente a los hechos en cuanto a tales, de “pensar sobre lo que es”. Y eso es precisamente el 
existencialismo: pensar sobre el propio ser y sobre la realidad sin tener ni miedo, ni limitaciones, 
ni restricciones de clase alguna, y sin considerar la tradición, el dogma, y todo lo que generalmente 
no pertenece a la lógica esencial de cualquier razonamiento.

320.  Anotaciones a algunas entradas en Internet de la expresión de los dos
términos de la expresión: “existencia y “absurdo” en“Filosofía del absurdo”*

1. Entrada: “La vida es insignificante por sí misma”.
Anotación: Habría que concretar “respecto a qué cuestión” se considera la vida insignificante. 

Si es respecto a la totalidad de lo existente, quizá pueda esta afirmación tener algún valor; pero 
respecto a cada individuo, la vida es enormemente importante para el mismo: por ser única, limitada 
en el tiempo, llena de azar y de posibles vicisitudes adversas… La vida es compleja, imprevisible, a  
menudo difícil de soportar… pero no creo que sea insignificante en ningún caso.

39 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

2. Entrada: “No existe un significado supremo de la vida humana”
Anotación:  En efecto,  la  vida  de  cada ser  acaba con su propia  muerte  y  su  inmediata  y  

posterior desintegración corpórea, con su desaparición como ser. Otra cosa es que la vida tenga 
valores “en sí misma considerada” mientras perdure. 

3. Entrada: “Cada individuo del género humano es libre para moldear su vida”.
Anotación: Yo siempre he pensado que la libertad  —para cualquier cosa que ésta sea—  del 

hombre existe sólo en un supuesto imaginario, no en la realidad. Y el ámbito de ese supuesto está 
acotado por diversos factores (psicológicos, físicos, espaciales, económicos…) Es difícil “moldear la 
vida”, ya que existen enormes limitaciones para poder llevar a cabo ese propósito. Creo, como mínimo, 
muy inexacta la expresión de la entrada en cuestión.

4. Entrada: “Edificar el porvenir”.
Anotación: Es la anterior una afirmación con poco sustento sólido, en exceso teórica, no tiene 

más alcance que ser una especie de deseo, un mero propósito de acción, una intención dentro de la 
aleatoriedad existencial.

5. Final
El verdadero sentido de la vida es una expresión difícil de analizar. Y es que la misma no sólo 

implica determinar un “sentido de la vida” sino que además este sentido debe ser “el verdadero”. Yo 
opino que no existe tal sentido, ni verdadero ni falso. Excepto que se considere tal sentido el evitar el 
mal y el dolor e intentar conseguir el bien y el placer. El hombre —hay que pensar en ello— no es 
sino su corporeidad material, con todas la expresiones no corpóreas que la misma puede comportar. 
Como ya se ha dicho por un autor, “el hombre es un ser para la muerte”.

El hombre no entiende el mundo en el cual está inserto. Como dijo Prigogine, “ la inteligencia 
humana no puede entender  el  mundo”.  Vivimos,  ciertamente,  sin  entender.  Todo son acciones 
procedentes o derivadas de la percepción.

¿Qué fuerza o poder podría convertir el “mundo irracional” en un “mundo racional”? No se ve 
que respuesta pueda tener esta pregunta. Y aún más, ¿tiene la pregunta en cuestión sentido?

El absurdo es la totalidad de los sinsentidos, los límites de conocimiento: la totalidad, también, 
de lo ilógico. El absurdo se refiere a los hechos humanos, pero también a la propia existencia 
humana. Reemplaza a la religión y acota las normas jurídicas. Es un “status”, una “situación” y 
aún un “destino”. Todo lo abarca, y a todo exonera de explicación. 

Por  otra  parte,  todo  son  parcialidades,  situadas  dentro  del  absurdo.  Esas  parcialidades 
pueden ser individualidades lógicas. Además, el absurdo se extiende temporalmente a lo largo de 
la vida del hombre. Es por tanto un absurdo personal, “individualmente vivido”.

Pero  la  suma  de  los  absurdos  individuales  no  equivale  en  modo  alguno  al  absurdo 
considerado como concepto general.
_______________

http://es.wikipedia.org.wiki/Filosof%C3%ADa_del_absurdo

321.  Desde la posibilidad sólo se pueden determinar tendencias, no establecer verdades
Tener  una  opinión  concreta  sobre  si  es  conveniente  o  no  haber  nacido  es  cuestión  de 

importancia primordial.  Es una de las  cuestiones más importantes del  mundo del  pensamiento.  
Sobrepasa todos loses la cuestión ética central, aunque es justo decir que afirmarla o rechazarla es 
muy difícil. Posiblemente nada esté más entremezclado de factores humanos, pensamientos, hechos, 
realidades, etc. que la propia existencia humana. Y la valoración de dicha existencia es un tema en 
el que quizá sea casi imposible llegar a conclusiones.

Porque tal convicción, en todo caso viene unida al dolor, a la felicidad, al miedo, y a todo tipo  
de sentimientos y aun de pensamientos. 

40 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

322.  El origen de los pensamientos literarios y filosóficos
Los pensamientos literarios y filosóficos dependen del  azar y de un conjunto de factores 

coincidentes  en  el  tiempo.  Entre  ellos  cabe  citar:  la  inteligencia,  los  recuerdos  personales,  los 
propios conocimientos adquiridos y las relaciones entre ellos, la erudición, el estado de ánimo, o 
previamente escrito por el propio autor así como lo que el propio autor sabe (o intuye) que le queda 
por escribir, la salud física, la salud mental, el lugar y el ambiente en el que se piensa, la conciencia  
(esté ésta donde esté y se forme como se forme), la educación recibida…

En  efecto,  pensar  es  como  tantas  otras  cosas  consecuencia  de  la  complejidad,  de  la 
simultaneidad, de la síntesis y del análisis...

323. La dificultad de la pureza conceptual
Se podría decir que en la vida todo está "mezclado". Por ejemplo, el bien y el mal, el dolor y 

el  placer,  la  vida  y  la  muerte.  Pero  no  sólamente  están  mezclados  objetos  o  conceptos,  sean 
opuestos o antónimos, sino que existe una enorme diversidad de subclases y subclases de subclases,  
en las que se podrían incluir los conceptos y los objetos. Ciertamente, entre lo bueno y lo malo está  
lo relativamente bueno, lo más o menos bueno, la regular, lo algo malo o perverso, lo malísimo… 

Todo está mezclado. En la mezcla las sustancias mantienen su identidad a diferencia de lo que 
ocurre en las combinaciones químicas las cuales dan lugar a una sustancia nueva perdiendo sus 
identidades las partes primigenias. Las mezclas son definidos en el artículo citado como "sistemas 
materiales".  Cuesta,  en  efecto,  salir  del  concepto  de  sistema.  Es  éste,  realmente,  un  concepto 
esencial. Pero la cuestión es: "¿Cómo estar seguros de cualquier conclusión o idea en un mundo en 
el que todo está mezclado? ¿Hay alguna posibilidad de "analizar" la tremenda confusión en que 
consiste la existencia del hombre sobre la Tierra?

Ya sé que no se dará el caso, pero cometería un gran error quien quisiera ver en este tema una 
cuestión meramente retórica. No lo es en modo alguno. Es, por el contrario, esencial, de primera 
línea en importancia, aunque a primera vista pueda no parecerlo. Porque de primera línea es 
nuestro desconocimiento y el desconcierto que el mismo implica.

Y estamos obligados a vivir entre situaciones confusas, en las que reinan la duda y el azar.  
Entendemos en cierto modo la mezcla física: baste imaginar un cajón lleno de objetos diversos,  
acumulados, en total desorden, de distintas formas y materiales: están mezclados.

Pero  en  el  pensamiento  reina  también  la  mezcla,  la  confusión,  la  imposibilidad  de 
individualización,  de  separación,  de  poder  considerar  las  cosas  con auténtica  autonomía  (en el 
sentido de individualidad).

Lo "diverso acumulado", que sería el tipo de mezcla intelectual, está, lo decíamos antes, por 
doquier. Llega hasta a hacer difícil el intento de razonar. Cae uno en la dispersión, en el barullo 
intelectual. 

324. El ser que intenta “ser humano”
He oído esta frase esta mañana en la radio. Trataré de analizarla. Hay una diferencia entre la 

corporeidad del ser y la acción reflexiva y ética del propio ser. 
El concepto de humanidad implica, a mi criterio,  una serie de valores (bondad, equidad, 

deseo de justicia, civismo, estimación por el prójimo, amor a los seres más queridos, rechazo del 
mal y búsqueda del bien…) que la persona que hablaba por la radio ponía en evidencia de forma 
muy clara.

Yo me permito desde aquí felicitar a quien ha dicho la frase a la que me he referido antes, y  
expresarle  mi  admiración  más  sincera y profunda. Pese a que lo ha dicho la locutora, no recuerdo 
ahora su  nombre. Lo lamento.

41 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

Se me dice que tras leer el  anterior texto,  que asimilo “humano” con un ideal,  y que el  ser 
humano no es ideal, sino real. En el fondo, yo me refería más al concepto de “humanidad” que al de 
humano,  al  citar  determinadas  características  de  la  humanidad.  Pero,  ciertamente,  el  concepto 
“humano” tiene un aspecto que es ajeno a las características positivas que se le puedan atribuir. 

En definitiva, actos “humanos” o procedentes del ser “humano” los hay de todas las clases y  
categorías, algunos de ellos terribles. Y se me pregunta después: “Pero, ¿y el ser?” Bueno, yo llevo 
casi toda mi vida haciéndome esta pregunta, hasta ahora sin respuesta. El misterio continúa siendo 
absoluto, obviadas las cosas conocidas más tangibles y evidentes. Pero pensar sobre el ser es algo 
para  mí inevitable. El ser es múltiple, y cada ser tiene su propio destino, ajeno en parte a él mismo,  
totalmente personal y casi totalmente enigmático.

325.  Reflexiones. Día 13 septiembre de 2013
Pensar es inevitable, es consustancial al ser humano. O debería serlo. No sé si fue Derrida 

quien, cuando le preguntaron “¿Pienso, luego existo?” respondió: “No estoy muy seguro de pensar”. 
Creo que fue así, que fue él quien realmente lo dijo. Casi lo podría asegurar. Pero yo ya no aseguro 
nada, a no ser que sea evidente; evidente de toda evidencia, por descontado.

Uno cree saber que existe por las funciones de sus glándulas, vísceras u otras partes de la su 
impresionante urdimbre orgánica interior. Yo creo saber que efectivamente sí existo, porque tengo 
la sensación de existir, sólo eso. Se trata de una sensación que se podría equiparar con la propia  
existencia (en sí misma considerada). 

A veces sólo a veces —muy pocas en realidad— me impide la libre expresión del pensamiento 
una limitación que procede de la angustia. Ahora me ocurre tal desagradable hecho. Pero yo, más o 
menos  restañadas  tantas  antiguas  heridas  innecesarias,  no  sino  aceptar  aquello  que,  al  menos 
parcialmente, debería destruirme.

326. Yo sólo pretendo entender “lo que ahora estoy viendo ser”. 

327. Reflexionando sobre el tiempo…
He buscado en este mismo libro clases y aspectos del tiempo que he ido escribiendo a lo largo de 

los años,  y he  encontrado  lo siguiente: Tiempo por venir,  tiempos más oscuros, tiempo cíclico, 
tiempo real,  tiempo histórico,  simetría  del  tiempo,  separación del  tiempo,  tiempo anterior,  tiempo 
lineal, tiempo subjetivo, dispersión del tiempo, tiempo de los orígenes, tiempo futuro, tiempo venidero, 
tiempo primigenio, tiempo abierto, tiempo imaginado…

Y con todo, qué confuso es el tiempo, ese tiempo en el que estamos inmersos y que forma  
también parte de la realidad.

328. En ocasiones me he dicho: podría ir allí, no es tan lejos, son sólo uno o dos días de viaje.  
Pero esta peculiaridad mía de ver tan enormes las distancias…

329. La existencia 
Entre otros posibles temas existenciales, podemos citar:
El absurdo existencial,
el enigma existencial, 
el fin existencial,
el misterio existencial,
el problema existencial,
el vacío existencial,
la aceptación existencial,

42 / 43



Ante la manifestación de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart
_________________________________________________________________

la aleatoriedad existencial, 
la angustia existencial,
la complejidad existencial,
la condena existencial, la confusión existencial,
la imprevisibilidad existencial,
la individualidad existencial
la inmediatez existencial
la involuntariedad existencial
la irrepetibilidad existencial
la lucha existencial,
la maldición existencial,
la no-referencia existencial,
la perplejidad existencial,
la renuncia existencial,
la soledad existencial,
la temporalidad existencial y
la tristeza existencial.

330. Si no fuera…
A veces lo pienso; podría ir allí. Son sólo uno o dos días de viaje. En el fondo, no es tan lejos. 

Podría ir, casi seguro. Pero esta peculiaridad mía de ver tan enormes las distancias…

331. 30 de marzo de 2015
Casi nada quiero (voy anulando las quimeras) y veo pasar los días pretendiendo ser inmutable, 

estático, estoico, escéptico… 

332. 1 de abril de 2015
La esencia del concepto de existencia es el conjunto confuso de otros conceptos, como el del 

absurdo y el de ambigüedad.

333. 18 de abril de 2015
Pienso a menudo en el dolor humano, al que tan pocos escritores aluden. Se quiere ocultar la 

existencia del dolor. Pero al igual que ocurre con los dioses de Tales, el dolor está en todas partes y yo 
—al menos yo— no quiero abandonar ni por un momento la certeza, el recuerdo y la expresión de su 
existencia.

334. No parece posible conocer el motivo de la ira de los dioses.

335.  Yo sabía que había estado cerca de la divinidad. Y lo sabía porque entre otras cosas,  
sentía aún en mi cuerpo la viveza de las llagas incandescentes. 

43 / 43


