Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

Ante la manifestacion

de la existencia
Volumen II, Ensayo (Textos 1 a 335)

Miquel Ricart

ricartpalau@gmail.com
https://miquelricart.net
https://youtube.com/MiquelRicartPalau/videos

1/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

ricartpalau@gmail.com
https://www.miquelricart.net/
https://www.youtube.com/c/MiquelRicartPalau/videos
Reservados todos los derechos
Prohibida la reproduccion por cualquier medio

sin permiso por escrito del autor.

Edita: © Miquel Ricart

2/43



https://www.youtube.com/c/MiquelRicartPalau/videos
http://elescaparatederosa.blogspot.com.es/2008/01/simbolo-del-copyright.html

Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

Segunda Parte: Ensayo

Algunas cuestiones relacionadas
con el concepto de ontologia

COMUNICACION para el XII Congreso Internacional de Ontologia
San Sebastian, 3 a 7 de octubre de 2016

El tema de mi ponencia es, en lo fundamental, lo que entiendo por ser, por la esencia del ser
humano. El texto de esta comunicacion esta relacionado con mi libro Ante la manifestacion de la
existencia, en concreto con su Segunda Parte, que he titulado con el nombre de “Ensayo”. En ella se
recogen las ideas que he tenido a lo largo de los afios sobre el ser y la realidad.

Yo me he preguntado —como lo han hecho tantos otros a lo largo del tiempo— qué constituye el
ser humano y qué lo determina. Se trata de las conocidas preguntas: ;Qué es todo esto? ;Qué sentido
tiene vivir? Ante tales preguntas solo he podido responder con reflexiones aproximativas; y lo he hecho
desde un punto de vista esencialmente personal y subjetivo.

Paso ahora ya a la lectura del propio texto de la ponencia.

Como antes se ha dicho, se entiende por Ontologia, en general, el estudio del ser y de la
realidad.

Nosotros consideraremos la Ontologia, especificamente, como el estudio del ser en su
corporeidad, es decir, como materia capaz de pensar, de sentir y de crear.

Pese a los muy numerosos avances habidos en el mundo del conocimiento, lo tnico cierto es
que tanto la corporeidad del ser en si misma como la creacion de los pensamientos de ella
derivados, finalizan con la muerte del ser.

Esa es, en efecto, la esencia del fin y el fin de la esencia: la desaparicion de aquella unidad
formada por la materia del cuerpo y el pensamiento.

Con la muerte se extingue definitivamente esa unidad temporal existencial que es el ser. Se
inicia entonces, y para cada ser, su propia nada individual.

No tendra lugar, por otra parte, en las paginas que siguen, la idea de un ser idealizado,
inmaterial, y que parece existir segiin algunos autores al margen de las circunstancias personales y
temporales propias del ser. El hombre, como se ha dicho, es, especialmente, “un ser para la muerte”.
Asi es, expresado en sus justos términos.

Al pensar en el ser surge en primer lugar eso —entre otros elementos conceptuales—Ia cuestion
de la referencia; en concreto, respecto a la posibilidad de responder: ;Con qué relaciono al ser? O
bien: ;Cudles son sus referencias explicitas? En todo caso, y permitiéndome citar mi propio libro:
“La falta de referencias hace que la accion del ser sea confusa” (Ante la manifestacion de la
existencia, texto nam. 80 de la Segunda parte)

El absurdo, el azar, el dolor, la nada...

Junto con el concepto de ser “en si mismo” existen otros conceptos o elementos intima y
directamente unidos o contiguos a ¢él. Estos conceptos son, entre otros: el absurdo, el azar, el dolor y
la nada. Y, por descontado, la muerte. Consideraremos aqui solo algunos de tales elementos, y de
forma breve debido al tiempo previsto para esta comunicacion.

Empecemos por el absurdo. Este estd ya en el ser desde el inicio de su existencia. No es el
absurdo algo exclusivamente externo al ser que pueda o no ser considerado. El absurdo es
consustancial al ser. Esté en ¢l “desde su origen”. El absurdo esté en el interior del ser y a la vez

3/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

esta fuera del mismo, puesto que hay una vivencia interior del absurdo y simultdneamente hay —
o pueden haber— hechos externos a los que poder considerar sin dificultad como absurdos.

Podemos definir el absurdo como “la totalidad de los sinsentidos”, o como “la totalidad de lo
ilogico”. El absurdo esta implicito, incardinado en el ser, y establece limites al hecho de razonar:
porque razonamos indubitablemente dentro de los limites del absurdo. Los limites que establece el
absurdo, aparte de intangibles, lo son al margen de la voluntad. Con todo, no siempre somos
conscientes de la constante presencia del absurdo en nuestra vida; y quiza sea mejor asi.

Y asimismo las cosas que estimamos ciertas, lo son “pese” al absurdo. Las certezas son
subconjuntos no absurdos dentro del conjunto general del absurdo. Ese es el ambito humano de la
accion intelectual. En ¢€l, razonamos dentro de lo que nos lo permiten nuestras capacidades
intelectivas.

Otras caracteristicas del absurdo son: el hecho de ser “en si mismo”, de tener la cualidad de
independiente, y de comprender la totalidad de las contradicciones. El absurdo es una situacion cierta
pero inconcreta en su extension, es un espacio intelectual del que no podemos establecer los términos.

Respecto al azar, éste condiciona la propia vida del ser de forma muy importante. Incluso en
ocasiones, ese condicionamiento es determinante. El azar es aquella circunstancia o conjunto de
circunstancias que pueden originarse, y que una vez originadas, incidir en la propia vida del ser.
Nosotros consideramos al azar como: “determinante de la existencia” asi como: “un poder difuso y
recondito” (Ob. cit., textos nums. 121 y 274).

Con el concepto de azar se relaciona el de “aleatorio”, que para el Diccionario de la Lengua
es: “algo que depende del azar”. Ya decia Borges en un relato suyo, recordando a otro autor, que:
“solo los dioses pueden prometer, porque son inmortales”. En efecto, todas las afirmaciones de futuro
que hace el hombre son aleatorias, puesto que dependen del mantenimiento, como minimo, de su propia
vida. Y es que en la esencia del ser todo es condicion y probabilidad, circunstancias éstas esenciales para el
propio ser y no siempre tenidas debidamente en cuenta cuando se procede a su estudio.

Otro elemento o factor primordial cuando pensamos en el ser esel dolor. Y no hay nada
mas trascendental, mas necesario de ser considerado, que el dolor del ser humano. En ocasiones —lo
sabemos— el dolor llega a limites insoportables. Y de nuevo no podemos sino preguntarnos ;por qué
existe el dolor mas alla de su funcion de denotacion o aviso de alguna enfermedad o perturbacion fisica?
Lo desconocemos, no encontramos la respuesta, continuamos en el méas amargo de los
desconocimientos. ;Por qué estd el hombre condenado a sufrir en tantas ocasiones? ;Por qué delito o
error desconocidos estd siendo castigado? No se trata de una pregunta superficial o retorica, como
podrian pretender algunos. No, todo lo que afecta al sufrimiento del ser es de esencia, de la mayor de las
esencias.

Es de notar que el sufrimiento haya sido tan asociado a los dioses en las mitologias
primigenias.

En cuanto a lo qué somos, extraigo al efecto, expressis verbis, de mi libro, lo que sigue:
Somos nuestra composicion quimica y nuestras funciones biologicas; eso somos, entre otras
diversas cosas, un espacio corpdreo que ocupa un lugar en el espacio total, y que es, en general,
capaz de movimiento dentro del mismo. Eso es el ser: un cuerpo que ocupa un lugar en el espacio, y
que a la vez siente y muere.

Pero tras su muerte, el ser se descompone, se corrompe, entra en un proceso de putrefaccion.
Se trata de la descomposicion del cuerpo, lo que supone la reduccion de este organismo vivo a
formas mas simples de materia.

Asimismo, otro concepto primordial, externo al ser pero contiguo al mismo, es el concepto de
la nada. Se pueden indicar algunas caracteristicas que nosotros asociamos al concepto de la nada y
que he dejado escritas en mi libro citado. Son éstas: 1*. La nada no tiene referencias, 2*. La nada es

4/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

absoluta, 3*. La nada es unica, 4*. La nada no es representable, y, por fin, 5*. La nada no es
determinable.

Cito a continuacion cuatro proposiciones de Heidegger relacionadas con la nada y con las
que me permito discrepar, incluyendo ademas mis propias opiniones personales respecto al tema.

1. “El cero apunta a la nada y precisamente a la vacia”.

El cero es para nosotros, sobre todo, un simbolo matematico. Se asocia a veces con el vacio, con
el conjunto vacio, pero no creo que "apunte" a la nada, aunque ambos conceptos nos induzcan a la
idea de vacuidad. Y ademas, si la nada a la que se refiere aqui Heidegger es vacia ";cudl, o como,
seria la nada no vacia?"

2. La "Nada aniquiladora”.

No creo que sea "aniquiladora" un adjetivo adecuado para definir a la nada. La expresion "La
nada aniquiladora" implica accion, y la nada es, por contra, situacion esencialmente pasiva, estatica.
En modo alguno puede ser la nada accion en si misma. Ni aniquiladora, ni de ninguna otra clase.

3. “;Cudl es el lugar de la Nada?”

La Nada es mas bien un no-lugar, un concepto no relacionable espacialmente y que no tiene,
asimismo, un espacio propio. Es el no-espacio. Y,

4. “La esencia de la nada pertenece al ser”.

La nada no veo porque deba pertenecer al ser. Si acaso, la nada se halla adjunta al ser. O
quizé se pueda decir que tiene una relacion conceptual con el ser.

De todo lo anterior se deriva la dificultad y el desconcierto subsiguientes al definir al ser y su
conducta. La conducta del ser estd unida al concepto del mismo. El ser: “Se modifica por la accion. Y
cada accion forma parte del ser” (Ob. cit., texto nim. 112).

Al cabo, nuestras reflexiones antes expresadas no hacen sino refrendar la importancia de
algunas caracteristicas que definen al ser humano: la inseguridad, la expectacion, la casi
indefension. ..

Comentarios finales

Hasta aqui estas aproximaciones al concepto de Ontologia. Haria falta bastante mas tiempo
para avanzar en un tema tan complejo y apasionante. Hemos citado en esta comunicacion diversas
disciplinas relacionadas con el ser. Y cabe preguntarse: ;En qué medida se podrian relacionar tantas
disciplinas diversas? Y, en su caso, ;como realizar este trabajo interdisciplinario?

No parecen, realmente, haber voces definitivas sobre el propio concepto de ser, ni tampoco sobre
la existencia, ni sobre la importancia y la valoracion de las circunstancias esenciales en las que el ser
estd inmerso. Se trata, hasta la fecha de hoy, s6lo de aproximaciones.

Al margen de otras consideraciones posibles, y como breve sintesis, aqui se ha hablado de la
Ontologia del ser en cuanto a la consideracion de una corporeidad sensible y pensante; y se han
citado, asimismo, algunas cuestiones que inciden directamente en el mencionado concepto
especifico de Ontologia. Se han expuesto algunas reflexiones desde la gran dificultad que implica la
aproximacion al concepto de ser.

Para finalizar, debo decirles que para mi ha sido una profunda satisfacciéon poderles dirigir
estas breves palabras. Y también ha sido, ciertamente, un gran desafio. En todo caso, muchas
gracias por su asistencia.

Nota. (Fin del texto de la Ponencia)

5/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

1. Pertenezco a mi verdad. A los limites de un cuerpo.

2. El primer error consiste en no considerar las cosas desde el lugar preciso. El lugar preciso
es exterior al conjunto de las caracteristicas de cada hecho. Es un lugar esencialmente objetivo. Y
previo a la verdad.

3. Situada imaginariamente en una superficie plana e ilimitada la nada se deslinda —como
categoria— de cualquier otra cosa descriptible o referenciable.

4. De lo que se trata es de determinar la dimension de lo aparente de la contradiccion.
5. El absurdo est4 ya en el ser. Y en la multiplicidad de sus manifestaciones y formas.
6. Es tema fundamental de este libro la conciencia de ser.

7. La percepcion de la dimension es un proceso subjetivo y aleatorio. La dimension esta
formada por partes que la caracterizan. Nada es ‘“totalmente”. Nada constituye un lugar de
referencia. Hay afirmaciones esenciales que son objetivamente ciertas, pero que al no ser
suficientes, deben ser soslayadas. Se erigen de nuevo dimensiones inestables. El ser es el centro
inevitable de la reordenacion de las posibilidades facticas que a él conciernen. La reiteracion en la
negacion se dirige hacia un origen invariable. Como todo ser, yo determino. Y sostengo como
puedo los paradigmas de la duda.

8. No se debe pretender incluir en cualesquiera circunstancias modelos de identidad. Quiza los
hechos estén predeterminados; pero tal posibilidad es tangencial a las manifestaciones de la razon.
Para calificar los hechos puedo o no recurrir a modelos. Los modelos deben conducir a valores. Los
modelos también pueden ser —estableciendo un tipo de division diferente de la anterior— estaticos
o dindmicos. No es posible asimilar hechos a hipotesis; tampoco es posible, hablando en general,
establecer un “sistema de acaecimiento de los hechos” susceptible de observacion critica.

(Ha sido excesiva la accion del ser? O por el contrario, ;ha sido excesiva su inactividad? Se diria
que el propio acontecer vital es ajeno al ser en si mismo.

9. Quién realmente es —respecto a mi— refleja mi vivencia; y también respecto a mi crea
todos los espacios incorpdreos.

10. Todo aquello que me excede (la busqueda de la verdad, el conjunto de los hechos, etc.)
forma parte de un “yo” disperso.

11. Yo sucumbo: constituyo el agotamiento de las formas.

12. El horror puede recubrirnos y continuar creciendo, convirtiéndose en una invisible
enormidad... No, no sabemos qué lo detiene.

13. Lo he pensado y lo he escrito; pertenece a la autenticidad de lo subjetivo.

6/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

14. Dada la brevedad de la existencia del ser, no parecen demasiado necesarias las acciones
intelectuales inquisitivas o averiguatorias tendentes al esclarecimiento de cuestiones que se podrian
definir de forma genérica como esenciales.

Sin embargo, si parecen poder ser dignas de consideracion reflexiva cuestiones tales como el
concepto y los limites de la certeza, la identidad y la unicidad del ser, los hechos y su interpretacion,
el sentido y la percepcion de la realidad...

15. Las cosas lo son por la propia fuerza de los hechos, por su propia dinamica y porque asi es
la realidad: totalidad, cima y esplendor que en la nada se disuelve.

16. Los procesos mas trascendentes son aquellos que se originan en el interior del propio
ser, y que el propio ser reconduce reiteradamente hacia si mismo.

17. Me pertenece lo que estd dentro de mi: s6lo eso; mi indisoluble ser adjunto: el
lenguaje al acecho.

18. Solo en la abstraccion, en sus infinitos espacios, puedo considerar la posibilidad de la
certeza.

19. Sobre el existencialismo

Las pretendidas certezas primordiales sobre el origen del ser, de caracteristicas tan extranas y
diversas, se han ido desvaneciendo a lo largo del tiempo a la luz de la l6gica y del rigor intelectual.
Se han disipado asimismo la mayoria de las hipdtesis sobre qué cosa es el ser, debido a su
condicion de fantasticas y falaces.

El ser humano —realidad corporea que constituye o debe constituir la preocupacion principal
del pensamiento— se debate en el silencio sombrio de su propia existencia. Sabemos que el ser se
halla situado en medio de la confusion, de lo inevitable y de lo temporal, y que al no poder
alcanzar ningun criterio categdrico sobre su identidad esencial, se ve obligado, en su reflexionar, a
utilizar criterios de aproximacion; y asi, con este proceder, solo se originan leves avances, y aun
confusos.

Ahora, en este momento de la Historia, no parece caber otra posibilidad en el intento de
conocer qué cosa sea el ser que la de razonar, con todos los condicionantes intrinsecos que ello
conlleva, entre los confines del absurdo, de lo indemostrable y de la intuicion.

Se consideran aspectos fundamentales del existencialismo por los tratadistas los que siguen: el
concepto de finitud, de muerte, de angustia, de culpa, de fragilidad de la existencia, de subjetividad,
de desamparo, de desesperacion, de desesperanza... Todos ellos son conceptos esencialmente
humanos, conceptos cenitales y axiales de la vida del ser.

20. Siempre nos hallamos ante el trayecto intelectual que va de la idea a su afirmacion o a su
negacion. Siempre ante la probabilidad periddica. Siempre surgen aquellas mismas palabras.

21. ;(Por qué rechazar a los que niegan? ;De qué son culpables?

22. A cada tiempo sus propios analisis. A cada instante su componente €tico. A cada hecho su
valoracion respecto al hombre.

7743




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

23. Entonces en aquellos tiempos —mas oscuros incluso que los de ahora— s6lo habia leyes
contra el hombre, a la vez que un dogmatismo lugubre y confuso. Sélo habia conjeturas, mentiras de
toda laya, codigos erroneos, restos ideologicos....

24. Aceptadas las verdades conocidas nos quedan ya s6lo dos d&mbitos del pensamiento: uno,
el de las verdades aun no puestas de manifiesto y, dos, el modo y el lugar al que referir la totalidad
de las verdades, las ya conocidas y aquellas que se vayan incorporando progresivamente al mundo
del conocimiento.

25. La duda —como actitud critica— debe también ser sometida a critica: ir determinando
constantemente su aproximacion o alejamiento del absurdo.

26. La mayor contradiccion existencial del ser es no poder explicarse a si mismo como
esencia.

27. Frente al vacio existencial ni siquiera la ira parece ya tener lugar: todo ha quedado
desolado por la resignacion del ser ante lo absurdo.

28. Respecto al yo interno, cada acto es nitido.

29. El pasado tiene una estructura progresivamente articulada; a través de ella —y solo asi—
el pasado se explica parcialmente. Y sobre todo asi entendemos nuestra condicion de hombres,
nuestra radical limitacion.

30. La racionalidad del espiritu critico tiene como condicidn esencial eludir la consideracion
de los pensamientos y hechos no susceptibles de analisis trascendente; se afana en apartar de si
cualesquiera sistemas de equivalencia, asi como las evidencias y las tautologias.

Asimismo, la racionalidad del espiritu critico pretende mostrar la enormidad del caos
ideoldgico humano y la limitacion de la accion del entendimiento; persigue, esencialmente
encontrar la coherencia en la abstraccion, y tiende a un andlisis intuitivo de lo perceptible por los
sentidos.

Y todo ello a pesar de la limitacion que supone, para la razon dialéctica, la ambigliedad de
la propia existencia del ser.

Porque no hay una referencia auténtica a cualquier ser que no sea el propio ser en si mismo
considerado; no se puede aislar el conocimiento tedrico de la realidad humana en cuanto a tal.
Porque por perfecto o completo que fuera un sistema de pensamiento, estaria escrito por y para el
ser, y porque no hay teoria provista de valor que no esté explicitamente referida al ser, y porque no
hay conjunto de ideas alguno digno de ser considerado si se excluye del mismo la presencia
imprescindible del ser.

31. De entre todos los acontecimientos humanos, s6lo estan provistos de independencia
algunos procesos intelectuales.

Los procesos intelectuales pueden ser —utilizando palabras de A. J. Ayer respecto a los
juicios éticos y estéticos—, cognitivos y emotivos.

32. Los procesos intelectuales son “en si” y “para si”: ademas de ofrecer resultados externos —
consideraciones, conclusiones, definiciones..— contienen propiedades relativas a su propio
concepto.

8/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

33. No hay acto que se inicie sin un proceso analitico previo. Los procesos inconscientes son
procesos analiticos derivados.

34. La dependencia del hombre de factores externos aleatorios es de una importancia tal que
no hay idea que la pueda superar. Queda asi latente una contradiccion entre la teoria y la practica. Y
asi la incertidumbre, de tan extensa, adquiere caracteres de primordial.

35. Un razonamiento es un proceso abierto. Y no existen en €l reglas internas aplicables a la
intensidad de su contenido.

36. A renuncias totales, posibilidades relativas. A ambiciones racionales, su propia limitacion.

37. Hay algunos conceptos que deben ser de especial consideracion, y entre ellos cabe citar
los que siguen: la valoracion de la referencia de los hechos, lo acontecido anteriormente y su
influencia en lo actual y lo incomprensible. Y también: el “todo” reconducido al origen, la miseria
del poder irracional, lo totalitario y sus derivaciones, los automatas de la estructura totalitaria del
poder, los clanes y sus servidores (los esbirros). Y por ultimo se pueden incluir entre los conceptos
relevantes: los seres a los que se ha destruido parcialmente, la maldad como lamentable e
incomprensible caracteristica de la especie humana, el asco como sentimiento y consecuencia de dicha
maldad y los limites humanos del perdon.

38. Nunca contra la verdad.

39. En cualquier cuestion fundamental, la comision de un nuevo error incidiria de forma
contundente en la estructura del sistema de referencia basico —ya de por si leve —en que se sustenta la
capacidad argumentativa del ser.

40. Todo aparece disjunto ante un ser que subsiste aturdido e inerme ante lo externo.

41. En realidad, e intentando hablar con exactitud, no se trata de “entender el mundo’; mas
bien, de lo que se trata, es de “intentar ver que hay en el mundo de comprensible”.

42. La aceptacion del absurdo es condicion indispensable de los razonamientos trascendentes.

43. ;De qué ambito de la conciencia surgen las palabras? ;Y cudl es el origen de su formacion
definitiva?

44. La reflexion individual y libre establece de forma exclusiva la autenticidad de lo
hipotético, de lo dudoso, de lo probable, de todo aquello respecto a lo cual uno mismo —en su
interioridad— es a la vez origen y destino. Es “verdadero” en cuanto es comprensible, en cuanto se
le asigna un sentido, sentido que esta fundado a veces en una tnica posibilidad vital.

45. Parece que, en cierta manera, el acto se aleje de la voluntad. El acto es dificilmente
deslindable de los factores que con ¢l coinciden en el tiempo. Por otra parte, el acto previamente
acaecido limita la capacidad de razonar sobre un nuevo acto: crea un precedente que debe ser
considerado con rigor.

9/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

Pero, con todo, el hombre puede aumentar el grado de voluntariedad del acto, haciéndolo
tender a sus caracteristicas teoricas ideales: este objetivo —de dificultad creciente en su desarrollo
concreto— sdlo se puede conseguir estando en condiciones de acudir a la racionalidad.

46. Hay un desplazamiento del ser hacia el vacio, hacia el silencio, hacia la extincion.
47. La abstencion de pensar crea espacios vacios de limites difusos.

48. Acceder a las palabras definitivas equivaldria a enlazar los conceptos con la totalidad
imaginable.

49. No hay mas tiempo que éste de ahora. Todos los valores deben estar de acuerdo con esta
consideracion. Es la Uinica independiente.

50. Respecto a la ambigiiedad

El término ambigiiedad, tan importante en el ambito del pensamiento y del lenguaje,
significa segin el Diccionario de la lengua espaiiola de la Real Academia
(http://lema.rae.es/drae/) “lo que puede entenderse de varios modos o admitir distintas
interpretaciones y dar, por consiguiente, motivo a duda, incertidumbre o confusion”.

En referencia al lenguaje, la ambigiiedad puede darse tanto respecto a las palabras como
respecto a las frases. Pero la ambigiiedad se manifiesta especialmente en el andlisis tedrico de la
existencia. Para una persona enfrentada directamente con la realidad, no cabe sino intentar acceder a
los criterios mas apropiados en el andlisis de lo inmediato, en especial si lo inmediato a considerar
es adverso; pero cualesquiera criterios explicativos o valorativos de la realidad son parciales,
evasivos..., y ambiguos. Junto a una lejana constelacion de teorias, no hay para cada ser sino lo que
le es mas proximo y comprensible, es decir, aquello que le atafie de forma directa. La vida del ser
es, al fin, bastante ajena a todo lo externo generalizable, porque el absurdo se encarga de disgregar
todo lo humano no individualizado en cuanto se establecen —o se pretenden haber establecido—
referencias o afirmaciones concretas consideradas indefectiblemente como ciertas.

Y de nuevo, una vez mas, surge la constatacion de una vision imprecisa pero quizas inevitable
de ideas y deseos diversos de dificil concrecion. Conceptos como materia, substancia y tantos otros
reclaman la inteleccion de sus principios verdaderos, auténticos. Se hacen precisas definiciones
ajustadas para los conceptos esenciales: no cabe, al respecto, sino el esfuerzo del intelecto humano,
resurgiendo sin cesar de la fronda densa de la ambigiiedad.

51. En los rostros de los enfermos graves, en especial en su mirada fatigada dirigida al
infinito, se encuentra la verdad de la vida; est4 precisamente ahi, y en ningtn otro lugar.
Todas las demas teorias sobre la vida humana no son sino aproximaciones, hipodtesis,

subterfugios, espacios descriptivos inconexos...

52. Es consustancial al pensamiento abstracto la aproximacion intelectual a la nada como
concepto.

53. A cada situacion concreta, una sola actitud idonea.
54. Signo es todo aquello que produce emociones relacionables.

55. El signo no tiene consistencia fuera de la aceptacién que cada cual hace del mismo.

10/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

56. A mayor proximidad de las causas, mayor necesidad de autarquia.
57. El absurdo, ademas de ser accesible, contiene respuestas propias.

58. La nada y el absurdo constituyen un limite intelectual absoluto; ante su autenticidad y
plenitud conceptual se diluyen cualesquiera argumentos que pretendan ser trascendentes.

59. Pese a todo, una y otra vez a lo largo del tiempo, los procesos intelectuales mas
trascendentales —aquellos que se dirigen a la esencia— se agotan en si mismos, se anulan en la
dificultad interpretativa de su propia expresion, se diluyen en el &mbito del enigma radical de su
propio origen y significado.

60. Entre lo real y su percepcion se crea un sistema de simbolismos.

61. Circunstancias determinantes son todas aquellas que pueden ser separadas del acto al que
estan unidas y continuar siendo objeto de definicion.

62. No he pretendido otra cosa, al escribir este libro, que encontrar algo de verdad y de
belleza en un mundo incomprensible, en un mundo absurdo provisto de una ambivalencia absoluta.

63. Para el desarrollo de un “programa estructural del pensamiento” habria que fijar ante
todo unas bases y unos fines u objetivos. Las bases deberian coincidir con certezas
independientes, y los objetivos deberian situarse en el &mbito de lo posible. Ademas, habria que
aislar el programa de factores aleatorios. Un programa paralelo en el pensamiento a las auto-
preguntas sobre la esencia.

64. Las experiencias humanas son débilmente comparables. S6lo de forma parcial constituyen
precedentes.

65. La vida sobrepasa en su dificultad y dureza no so6lo la capacidad de aceptacion del ser,
sino también su capacidad de comprension.

El ser queda asi —fuerza, aunque lucida y serena, es decirlo— limitado radicalmente, en sus
posibilidades intelectuales, por la propia realidad de su existencia.

66. Filosofar consiste en pensar sobre la existencia y, si acaso, sobre la esencia. El resultado
de esta actividad individual se manifiesta en un conjunto inconcreto de aproximaciones.

67. Todo hecho vital con desarrollo en el tiempo constituye un proceso. Los procesos son
analizables. Y dan origen a juicios de valor.

68. No podemos tener constancia de la existencia de los hechos: so6lo nos es posible la
intuicion de la incorporacion de los mismos al conjunto de la sensibilidad.

69. Sobre el absurdo

69.1. El Absurdo esta mas alla de cualquier teoria, afirmacién o razonamiento: es “en si
mismo”.

11/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

69.2. No hacia falta, pese a la importancia que se les pueda asignar, que surgieran los autores
denominados “del absurdo” para que éste fuera determinante en el ambito del pensamiento; el
absurdo existia ya antes de ellos —desde el origen de los tiempos— y en todo su esplendor.

69.3. Por mucho que se intente conseguir un mundo mejor —’el mejor de los mundos
posibles”—, no se lograra encontrar sino un mundo absurdo del que hay que reconocer —se quiera
0 no— su tendencia al vacio, su aproximacion incesante a una futura nada absoluta.

69.4. Sobre la evidente e inevitable debilidad corpdrea del ser, con todo el dolor fisico que la
misma conlleva, se cierne una falta de apreciacion y de valoracion de los autores que es casi
absoluta. Nadie parece atreverse a hablar sobre el sufrimiento del ser. Tampoco se trata en general
de la muerte del ser en su aspecto bioldgico, es decir, la de la desaparicion de la materia del ser. Lo
cual es cosa lamentable, porque pese al temor que la cuestion suscita, la reflexion sobre la muerte
nos permitiria una mayor aproximacion al aspecto mas auténtico de la realidad.

En el fondo parece como si se pretendiese alejar conceptualmente al ser del absurdo, con lo
que no se hace sino propiciar la parte mas irreal y deshumanizada del hombre.

Yo creo que lo que se deberia hacer es estudiar no ya solo la idea de la existencia del ser
humano como tal, sino en especial la relacion del mismo con la realidad, partiendo de la base
primordial y casi definitoria de la temporalidad de la existencia.

70. La realidad condiciona sus propios analisis, al formar parte del mundo cerrado de las
identidades.

Constituye la realidad todo aquello a lo que el ser ha podido tener sensiblemente acceso.

71. Un acto humano se manifiesta en dos magnitudes fundamentales: su accion volitiva y su
funcion temporal.

72. El absurdo es una estructura independiente.

73. “En cuanto considero...”. O sea, en cuanto establezco una proporcidon, capaz de ser
valorada, entre las diversas apreciaciones de un hecho y su realidad abstracta.

74. Un hecho absolutamente cierto es aquél que se puede considerar aisladamente.

75. No hay una identificacion previsible entre la palabra y su origen, entre la voz y su figura
primigenia.

76. Ni oigo voces analogas ni detecto formas afines. Contra los dogmas, contra los sistemas
no-criticos, contra las instituciones ideologizadas. ..

Si, siempre a favor del ser determinado, del ser de realidad desfigurada, incierta... Si, a favor
del ser solitario, a favor del ser ajeno que identificamos a través de nuestra propia extraiieza
cotidiana...

77. Lo mas racional que se puede atribuir al ser es su posible rigor interno ante la esencia.

78. En todo razonamiento hay tres puntos de referencia fundamentales: los hechos, los
objetos, y en menor medida, los conceptos.

79. Casi nada soy. Y nada represento.

12 /43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

80. La falta de referencias hace que la accion del ser sea confusa. Asimismo, y en otro orden de
ideas, la falta de referencias estd relacionada con la voluntad del ser. Y por tltimo, y en relacion con
lo anterior, se puede afirmar de forma categorica que una referencia vital tiene que ser necesariamente
independiente.

81. Las consecuencias de un hecho deben ser valoradas conjuntamente con el concepto del
mismo.

82. La anulacion de lo tangible deberia “dejar un rastro inmanente”.

83. Lo vano de la lucha proviene de que todos los sistemas de referencia son dependientes entre si.
Se entiende aqui por sistema de referencia un conjunto de conceptos o acontecimientos relacionados
l6gicamente.

84. Una idea no tiene localizacion prefijada en el proceso intelectivo.

85. Es enorme el dominio de la propia interioridad del ser. Y en esa interioridad, lo mas
trascendente estd implicito.

86. Se origind en aquel momento una confusion de gente, imagenes y voces que implicaba un
regreso, en la imaginacion, al pasado, al origen del tiempo conocido.

87. La espiritualidad se deriva de la percepcion: profundiza ésta tltima parcialmente en el ser.

88. Lo mas auténtico no es accesible, esta fuera de la realidad. Su propia unicidad traza su
propia trayectoria.

89. No es posible ir més alla de lo evidente. Es evidente todo aquello que desde lo externo
ha ido pasando a formar parte del &mbito de las multiplicidades del ser.

90. La objetivacion de la existencia humana describe un mundo posible, un mundo fundamental
dentro de la ambigiliedad de la percepcion.

91. El tiempo pretérito del origen de los hechos, la auténtica dimension de los mismos... Todo
aparece unificado ante la posibilidad del acontecer.

92. Es objeto primordial del pensamiento lo que puede pertenecer al ambito de la
percepcion del ser .

93. La reiteracion de acontecimientos periddicos similares sitlia a quienes los viven, de forma
alternativa, en cada uno de los dos focos de una elipse trazada en el espacio subjetivo.

94. El ser no cesa de alejarse mentalmente de su entorno, en especial del mas proximo,
apartando su mirada de aquello que mas teme. (Se saben de sobra las causas del temor humano y no es
preciso ahondar en ellas). Mediante esa actitud evasiva, el ser puede llegar a creer, en su idealizado
concepto de si mismo, que es algo mas que una acumulacion de sustancias deleznables y
heterogéneas.

13/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

95. Pese a todo, en muchas ocasiones se puede evitar el error: sus propias caracteristicas
negativas lo hacen definible.

96. La forma interna del ser solo se debe considerar a través de los datos acumulados por la
sensibilidad.

97. Un hecho humano s6lo merece permanecer en la conciencia cuando tiene elementos de
identidad con el ser del que procede. Entre estos elementos de identidad cabe destacar la magnitud,
la forma y la intensidad.

98. La identificacion consiste en la adaptacion individual del signo.

99. Las proposiciones detienen en el tiempo su forma, no su sentido. La evolucién social,
junto con todas sus connotaciones, afectan al sentido de la oracion gramatical.

100. Concretar equivale a definir un espacio.
101. Total y tnico, el espacio que ocupa la certeza de la nada inunda al ser.
102. Se actlia a través del desarrollo de la tendencia en que la conviccidn se concreta.

103. Solamente fijando un origen —espacial y temporal— se pueden establecer funciones
valorativas.

104. Puesto que —al menos aparentemente— el mundo esté ahi, puede ser descrito.

105. La irracionalidad tiene, en cuanto se manifiesta, un poder devastador total. Bajo ella
yacen todas las ideas, todas las fuerzas, todas las posibilidades...

106. Algunas de las manifestaciones de lo absoluto son internas al ser. Lo absoluto, como
concepto referencial, esta intimamente relacionado con la actitud vital del ser: indica un sentido
adjudicable de la accion.

107. Mis acciones unicamente reflejarian el ser que soy si fueran independientes.

108. Como dice Popper, “el mundo es la comunidad de todos los procesos” (El mito del
marco comun, 2005, Ediciones Paidos Ibérica, S.A). Se podria decir que también es “el conjunto de
todo aquello capaz de ser apreciado por la sensibilidad”.

109. Los estados concretos —aun los no tangibles— son conjuntos de elementos diversos,
cuyas propiedades internas consisten, entre otras, en no ser ni lineales ni estaticas.

Y dichos estados determinan, de forma fundamental, cualquier aspecto de la realidad: de
aqui la inevitabilidad de su referencia.

110. Un juicio positivo se deriva de los hechos.

111. Las manifestaciones del pensamiento estan ya en la realidad del ser.

112. El ser se modifica porla accion. Y cada accion forma parte del ser.

14 /43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

113. Toda accion tiene un sentido. El conocimiento del hombre surge del analisis de la
acumulacion de la accion.

114. Existe una “trayectoria” en el razonamiento que califica —con una gran parte de
contenido ajeno— aquello que determina.

En este itinerario argumental se construyen los razonamientos partiendo de aquello “que se
quiere demostrar”, que se equipara con “lo cierto”.

Todo tipo de razonamiento radical y externo carece de la aceptabilidad que otorga, de forma
exclusiva, el elemento subjetivo de la valoracion del concepto.

115. El que todo sea absurdo es compatible con el hecho de que el hombre asigne una
racionalidad a cada cosa. Sin embargo, esas racionalidades no son mas que apariencias que se agotan
en si mismas, y que estan determinadas por caracteristicas miticas.

Todo esta volviendo incesantemente a la incertidumbre del previo e inmediato origen.

116. El tiempo se compone de actos, y de espacios vacios.

117. He intentado en este libro llevar a cabo una busqueda —de hecho una aproximacion— al
verdadero conocimiento de la realidad. Sabemos que las invariables de lo absoluto se encuentran —
al menos en este momento historico— fuera del ambito del razonamiento humano. Quiza no
podamos ir mas alld, —ahora y en lo estrictamente no cientifico— de la expresion de las ideas y del
analisis de las percepciones.

Y pese a las limitaciones que existen, se trata de intentar interpretar la realidad, o quiza
mas precisamente, de efectuar un “andlisis critico de la realidad”.

118. La angustia es un proceso de concrecion.

119. El hombre es un ser que existe en un sistema independiente. De este sistema —en el
cual se define la realidad del hombre— no conocemos con seguridad mas que la necesidad de su
concepcion tedrica.

120. Relacion abstracta es aquella basada en conceptos puros.

121. El ser es, fundamentalmente, una existencia condicionada: el azar y el caos la
determinan.

122. No a los juicios puros que no respondan a un cuerpo.
123. Lo inmediato contiene la plenitud del ser posible.

124. Se entiende por logico —entre otras posibles definiciones— lo que se deriva del
antecedente causando la menor dispersion.

125. La libertad es, en cierto sentido, la forma externa del ser.

126. La dignidad es la manifestacion individual de los valores.

15/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

127. El que un tiempo finalice nada determinante parece tener que significar, ni nada —casi
con toda seguridad— variard como consecuencia de tal finalizacion en el espacio circundante...
Nada aparentemente se modificard, excepto el dominio que ocupa la sensibilidad...

128. Cada hecho, o cada sistema de hechos, lleva implicita una codificacion especifica
respecto al hombre.

129. La realidad es, fundamentalmente, “el entorno mds préximo susceptible de
consideracion”.

130. Nada debe ir —en la conducta del hombre— contra la esencia.
Constituye la esencia el analisis de todo aquello que no es conceptualmente susceptible de

disgregacion, y que es, ademas, de absoluta necesidad dialéctica.

131. Hay que empezar a razonar aceptando la totalidad de lo incomprensible. En el transcurso
del proceso dialéctico, se encuentra la paz que implican las constataciones.

132. Las dos palabras a las que se debe referir todo acto son: “no eterno.”

133. Decir: “Todo es mentira.” Y decirlo a viva voz, para que se destruya todo aquello que es
falso, para que la verdad del hombre muerto ocupe todos los espacios.

134. La interpretacion es la adecuacion entre el pensamiento y la realidad.

135. La expresion “En el sentido de...” constituye una determinaciéon de la interpretacion;
introduce una proposicion en un conjunto de connotaciones.

136. Todo lo comprensible puede ser conceptualizado.

137. Al elegir los paradigmas necesarios para la existencia, separo los hechos del tiempo en
que acaecieron. Y siendo éstos intemporales, los incorporo a un ideal.

138. El principal objeto de la filosofia es el analisis de la realidad humana en cuanto hecho, en
cuanto sistema perceptible.

139. Las aproximaciones a la verdad pueden ser independientes entre si.

140. Uno de los aspectos fundamentales de la reflexion es estudiar la relacion que tiene el
hombre con los hechos, con lo acontecido cognoscible.

141. Los factores proyectivos influyen en la continuidad. Son factores proyectivos —entre
otros— el pensamiento, la dindmica del ser, la propia extrapolacion de la realidad...

142. También dentro de nosotros esta la contradiccion; la sentimos extenderse interiormente de
forma continua y vital.

143. Se podria entender por realidad todo lo que, estando en el &mbito del conocimiento, es
susceptible de ser asociado a un acto de la voluntad, o sea, a un hecho concreto y singular.

16 /43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

144. Las identidades se definen esencialmente entre pardmetros del conocimiento. Ello implica
analizar principios a través de un proceso, de un proceso sometido a variables. Algunas similitudes facticas
inciden en la identidad. Y es que al fin parece ser todo cuestion de cuantificaciones, de estructuras
arboriformes, de origenes e implicaciones reciprocos y diversos.

145. Constituye la imposibilidad de definicion de los seres “el mundo como configuracion”.

146. Toda teorizacion sobre el hombre no hace sino referirse a un ser imaginado, a la
conceptualizacion de un conjunto de manifestaciones.

147. Analizado estrictamente...: ;Alguien ha llegado a cualesquiera conclusiones coherentes
sobre el hombre? ;Alguien ha encontrado algo que se pueda considerar realmente valido para la
trascendencia del ser?

148. Lo que caracteriza a dos momentos diferentes de un tiempo ciclico es, fundamentalmente,
la huella que imprimen en el ente que los vive.

149. Unicamente existe (al objeto de su posible consideracion intelectual) aquello cuyo
acontecimiento conocemos por los sentidos.

150. La imaginacién establece los pardmetros, delimita los contornos, determina los
signos...

151. Una accidn es una imagen de la corporeidad del ser en el espacio.

152. Lo externo es uno para nuestra percepcion; esa unidad de lo externo es, sin embargo,
conceptualmente inaccesible para el ser.

153. El significado que para nosotros tiene cada proposicion es susceptible de ser disgregado.

154. A mas miedo, menos esencia. A mayor desprecio de la realidad, mayor posibilidad de
concrecion.

155. La filosofia constituye la introspeccion de los datos contenidos en lo intelectualmente
accesible.

156. Todo esta implicito. Y contra mas confuso es, mas implicito estd. Y contra mas negativa
es la realidad, mayor es su trascendencia.

157. Hay deudas de gratitud que permaneceran siempre tensas a lo largo de los dias. Hay
también afectos que permaneceran incOlumes para siempre y que, formando parte de nosotros
mismos, son la consecuencia del amor y de la inteligencia de aquellos a quienes tanto se debe.

158. El analisis de la realidad interior forma parte de un mundo —mistico— con sus
propias coordenadas existenciales. Una vez interiorizado el tiempo, y consideradas
objetivamente todas las posibilidades de la subjetividad, podemos establecer un sistema de
prelaciones intelectuales, un orden valorativo en los temas del pensamiento.

17/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

159. Sumido en la incoherencia vital del ser, interrogo estatico a un conversador incorpdéreo...

160. Un hecho es todo aquello que pudiendo ser conocido de forma independiente es a la
vez consustancial con un determinado momento en el tiempo.
Constituye la auténtica dimension de los hechos su situacion definitiva en el espacio total.

161. Se puede afirmar que no hay, fundamentalmente, sino dos cuestiones en las cuales basar
el razonamiento filosofico: la percepcion del mundo y la intuicion de la nada. Otros temas de
importancia primordial, tales como el sentido “real” de la existencia humana (no el sentido
“simbolico” o “fantastico” que algunos pretenden otorgarle) estan incluidos de una forma u otra en
las dos cuestiones citadas al principio.

162. Llamo identificable a lo aparente de la percepcion.

163. El concepto de “imprecision” no cabe imputarlo de manera acritica a circunstancias fortuitas,
ya que en realidad tal concepto responde, de forma fundamental, a los procesos subjetivos de elaboracion
de la idea.

164. Yo formo parte de algo impreciso que es ajeno a mi.

165. Al anular un hecho —ya sea su propia existencia, ya sea la posibilidad de que el mismo
llegue a acaecer— no solo se anula el propio hecho en si, sino también todos sus factores derivados,
la magnitud de los cuales es imposible de prever. Se anula —asi hay que considerarlo— una parte
de mundo. Se anula asimismo —y es irrepetible— aquélla que pudo haber sido presencia viva del
hombre.

166. No hay paradigma esencial que redefinir.
167. Pese a todo, el hombre precisa continuar en el circulo intelectual de la abstraccion.

168. El lenguaje es un fin en si mismo: contiene en su interior la mayor parte de las posibilidades
relacionables con el ser.

169. La imposibilidad de definir la realidad implica la necesidad de la aproximacion a la
esencia.

170. Todos los valores forman cadenas circulares: no tienen origen.

171. Unicamente tiene importancia real, auténtica, lo que sabemos que existe de forma
indubitada: nuestro alrededor visible, la verdad manifestada, el conocimiento tangible.

172. Tanto el simbolo como el signo se refieren a representaciones. El simbolo esta, sin
embargo, mas idealizado, y se refiere fundamentalmente a nociones que se han convertido en
abstractas. El signo, por su parte, reine en su interior, no solo caracteristicas pasivas
(demostrativas) —al igual que el simbolo— sino también normas de accion (o de negacion de la
accion).

El simbolo esta formado, en general, por acumulacion, mientras que el signo tiene un caracter
mas ahistorico.

18/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

El simbolo, por otra parte, tiene mayor cantidad de atributos miticos, es decir, componentes
no racionales, que el signo. A propdsito de lo anterior leo en la obra de Mario Bunge Emergencia y
convergencia (Gedisa editorial, 2004) las siguientes consideraciones:

“1*. Un signo artificial, o simbolo, puede ser caracterizado para designar un concepto o para
denotar un elemento extra-conceptual.

2%, Los signos son entidades perceptibles no entidades abstractas como los conceptos y las
proposiciones.

3% Los signos representan elementos no simbodlicos.”

173. La relacion idea-sujeto depende de los términos en que se establecen las relaciones
causales.

174. La nada vuelve a surgir, y el ser vivo que somos se agita hacia las formas concretas que
la propia evidencia sustancia.

175. Los trazos imaginarios de la posibilidad en el espacio s6lo desde su origen son
determinables.

176. Lo aparente es un dato de una ordenacion.

177. Existen identidades, pero se dispersan constantemente. Alzaré mi voz, que apenas
reconozco como mia. En mi grito agonico...

178. Todo lo trascendente permanece recondito, ancestral en su esencia, invariable en su fondo,
ciclico y mitico, irresoluble...

179. Por encima de la realidad persistente del ser en cuanto especie solo parece quedar,
abarcandolo todo, el silencio del conjunto de la totalidad de los seres. Es un silencio inmenso,
inexplicable y explicito.

180. El hombre determina limites.

181. La verdad —en su aspecto conceptual— so6lo puede ser intuida: factores temporales,
tanto externos como internos, la determinan. Estd sujeta a un proceso sensorial / intelectual
/temporal.

182. La actitud de pensar se deriva de variables cuantificables.

183. ;Qué es la sustancia? “Estructura necesaria”, “Relacion constante”, “Ser, esencia o
naturaleza de algo”, “Realidad que existe por si misma y es soporte de cualidades y accidentes”, etc.
son algunos de los significados que atribuyen los diccionarios al término sustancia (en concreto, los
dos primeros el Diccionario de Nicola Abbagnano (Fondo de Cultura Econdmica), y los siguientes
el Diccionario de la Lengua Espariola, Real Academia Espaiola.

El qué cosa sea la sustancia va intimamente unido al desconocimiento trascendente y al vacio
existencial. Habitualmente se eluden las preguntas de dificil respuesta en los procesos dialécticos.

Parece que, ante la dificultad de entender lo aparente sea innecesario cualquier proceso
intelectual sobre lo inconcreto.

19/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

(Podemos asignar al concepto de sustancia la caracteristica de “permanencia”? (Es la
sustancia —como se puede leer en la Enciclopedia Oxford de Filosofia (Editorial Tecnos, Madrid,
2001)— “la categoria ontologica ultima”?

184. Nuestra vida se escribe —por decirlo asi— por una sola cara de la hoja.

185. Es preciso avanzar hacia la realidad en sus justos términos. Y a partir de ese momento
intelectual, se descubre —si se es sincero— que no hay sino agonia, o sea, imagen tenebrosa e
ineluctable de cuanto aparenta ser. No hay sino una realidad que se desea racionalizar a partir de un
mundo hasta ahora incomprensible.

186. Todo —excepto la razon— cede, decae, se hace mas y mas inasible, se evade, vuelve al
espacio de forma total y definitiva.

187. Las teorias relativas al hombre quedan invadidas a menudo por el acceso subito del
hecho concreto; de aqui que sea vital la abstraccion “como estado”, como lugar de reconduccion de
los juicios positivos.

188. Ahi estaria la verdad: mas alla del hombre.
189. Sin rastro del ser.

190. Los pensamientos se desarrollan entre las oscilaciones de la duda, emergen entre lugares
psiquicos cuya distancia entre si parece variar continuamente.

Y a través de algunos pensamientos —los filoséficamente puros— nos aproximamos de forma
paulatina hacia una verdad que parece estar inmodvil, sin poseer para ello mas que indicios y
parcialidades.

Con todo, el ser avanza.

191. En el tiempo real —y solo en él— se constituye una plenitud relativamente accesible.
Tiempo real es aquel que es inmediato a la percepcion que cada ser tiene de si mismo.

192. Para que yo pudiera intentar eludir el reconocimiento del inmenso universo de
posibilidades filosoficas e idiomaticas circundante, para que yo pudiera intentar dejar de sentir
el influjo de dicho espacio sobre mi de forma casi constante, seria preciso que yo mismo
pudiera dar lugar, en mi propia interioridad, a la formacién de un nuevo paradigma existencial.

193. Lo aparente pone de manifiesto algun aspecto determinado de la realidad, y tiene, en
consecuencia, un contenido que debe ser analizado; porque simplemente por su condicion de
accesible puede ya tener un sentido.

194. “S¢” lo que estoy experimentado como existencia, lo que estoy “viendo ser”.

195. Por los espacios de nuestras propias heridas entreabiertas miramos, atonitos, un mundo
circular, descompuesto, y letal.

196. Algunos procesos intelectuales deben quedar abiertos, es decir, deben ser susceptibles de
la modificacion y ampliacion de sus conceptos, tesis y conclusiones.

20/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

197. Entre el silencio y el suefio, las negaciones de Pirro de Elis; porque afirmar lo metafisico,
lo no-evidente, lo hipotético, es un esfuerzo que no corresponde al hombre.

198. Cualquier hombre en su individualidad, desde la radicalidad de su esencia...

199. El hombre debe estar sumido en su propio “yo”, e intentar existir en la paz del absurdo.
Duplicidad difusa. Constituye el mundo la posibilidad de lo accesible.

200. Aquellos que estamos profundamente unidos a las raices de la saciedad referimos las
imagenes a origenes ciertos.

201. Yo estoy conceptualmente al margen. Por ello, inicamente deniego; por ello,
solamente denoto.

202. En ese hecho configurado, idéntico al descrito, predeterminado, tangible, en esa certeza
de dimensiones finitas —en el mismo argumento— tengo pese a todo que reincidir.

203. Puede parecer, la propia nada individual, ambigua frente a la realidad accesible. Pero a la
vez, es posible trascender los limites que existen entre aquel primer espacio —el més proximo a
nosotros—, y nuestras restantes zonas adyacentes.

En el anterior proceso se encuentran diversas interacciones determinantes, por mas difusa y
dispersa que sea su apariencia. Y al final del proceso casi siempre existe algo que la voluntad del
hombre convierte en hacedero.

204. Constituye la nada la inmediatez del hecho adverso absolutamente inaceptable para el ser
verdadero; y se inserta en el acontecer.

205. “Uno mismo en cuanto a ser”: Esta proposicion comprende —considerada objetivamente—
el conjunto de todas las caracteristicas internas de la trascendencia.

206. La finalizacion fundamental de la capacidad creativa tiene algo de circularidad, de
imagen yerta, de simetria...

207. Todos los posibles conceptos sobre los diversos aspectos que constituyen la realidad, han
estado ahi desde mucho tiempo atras, formandose lentamente, emergiendo junto al hecho.

208. Cada contradiccion® delimita su propio sistema independiente

* Define Ruth Barcan Marcus el término “contradiccion” en la Enciclopedia Oxford de
Filosofia, como “la conjuncion de una proposicion y su negacion”.

209. Los problemas fundamentales son, ante todo, cuestiones de densidad conceptual, de
intensidad cognoscitiva.

210. “Humano” significa la manifestacion de la angustia a través de la posibilidad de la
existencia.

21/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

211. Las proposiciones, todas ellas, hacen explicito al ser, y en mayor o menor medida, lo
transforman.

212. No sufre algo ignoto.

213. Lo irracional esta intimamente unido a la propia realidad humana. De forma sucesiva, y
con caracter general a lo largo de las distintas épocas, se ha ido calificando como irracional aquello
que sobrepasa la capacidad humana de aceptacion de la adversidad, es decir, todo aquello que origina
consecuencias no admisibles, todo aquello que —considerado en profundidad— no responde a
la linealidad de un método convencional.

Y es que lo irracional no encaja no ya solo en los grandes sistemas tedricos, sino tampoco en
los elementales sistemas dogmaticos. Lo irracional es rechazado frontalmente, se teme. Pero lo
irracional permanece, por ahora, inmune al tiempo histdrico, formando una parte muy importante
del conjunto de todo aquello que no entendemos, o mejor quiza, de todo aquello a cuyo analisis no
somos capaces siquiera de intentar acceder.

214. El hecho de estar la especie humana condicionada de forma précticamente total por lo
inmediato convierte en falsas las tesis que idealizan al hombre. Esa dependencia de un futuro
aleatorio limita radicalmente la expansion general del ser.

También limita —esa dependencia tan integral— la expectativa de la utilidad de la introversion
del propio ser.

215. Constituyen propositos fundamentales del ser humano intentar establecer identidades,
esforzarse en obtener elucidaciones, procurar conseguir serenidades. ..

216. El factor temporal —en especial el pretérito— es seguramente la mayor restriccion y el
mayor condicionante entre los que inciden de forma casi continua en el pensamiento del hombre. Y
ello principalmente porque algunos hechos adversos —sobre todo los mas devastadores— subsisten
indelebles en la propia mismidad humana.

Ante el impresionante y complejo misterio de la realidad, parece lo mas coherente permanecer
en una cierta lejania respecto a casi todo...

217. El origen del ser, el sentido de la vida, de la muerte y del dolor, junto con algunas otras
cuestiones trascendentes, son externas a la identidad del propio ser. El desconocimiento de tales
cuestiones es ciertamente de una importancia enorme; y su permanencia en el tiempo, su no-
disolucion, no deja de formar parte constantemente del espacio perceptible en el que la vida
acontece.

218. Yo intento apartarme todo cuanto puedo de mi propio error consustancial.
219. Una predeterminacion intenta incluir en modelos posibilidades de concrecion. Las
posibilidades de concrecion son determinables temporalmente. La aceptabilidad de los modelos

depende relativamente de la efectividad de la accion.

220. La no-proximidad de esencialidades puede implicar la consideracion del sentido de la
posibilidad de la accion.

22 /43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

221. La duda ha dejado esparcidos restos de realidad que se han quedado en el tiempo
nscritos. ..
Yo —en la estaticidad de mi extrafio silencio— voy dejando disperso cuanto no llevo escrito.

222. Reconsideracion de los problemas de forma y distancia. También de los de movimiento y
sonido. Coinciden en algunos momentos del tiempo todas las posibilidades teéricas que para el
analisis filosofico ofrecen el volumen, la forma y la simetria. jTanto error tan préximo! Parece no
ser posible la congregacion de tantos endriagos. Pero realmente estan ahi, desvaneciéndose entre la
desigualdad y el caos. Por todas partes prevalece la imperfeccion. Todo es exceso y vuelta atrés.

Limita el entorno una nada inmensa que a ningun lugar reconduce.

223. Eso es ser “sagrado”*: conservar inalcanzables los limites del ambito del ser.

* El término “sagrado” debe entenderse aqui como la cuarta de las acepciones del mismo dada
por el Diccionario de la Lengua Espariola, que dice: “Digno de veneracion y respeto-”

224. El proceso interpretativo detecta las formas antagonicas implicitas en la negacion.

225. La interaccion de las distancias y limites en los procesos puede establecer una estructura.
Esta estructura es de articulacion multiple, simultdnea al pensamiento, e indefinible.

226. Existe un orden de las exclusiones establecido segtn la negatividad de las mismas.

227. Es demasiado intenso el retorno a los recuerdos... Mientras, el hecho, de forma
independiente, espera acontecer.

228. Aunque la dificultad que ello comporta sea casi insuperable, es primordial intentar
eliminar el error de la conciencia del ser.

229. Existen conjuntos de palabras cuyo origen se debe, Unicamente, a un intento de
aproximarnos a la realidad. Esas palabras —en ese uso determinado— amplian y complementan
reciprocamente su contenido hasta llegar a una mayor plenitud significante.

La racionalidad ordena las palabras, y las palabras nos adentran en la racionalidad.

230. Constituye el objeto fundamental del pensamiento abstracto el estudio de la
conceptualizacion de los hechos.

231. El que nada tenga sentido —considerando las cosas de forma trascendente— no es mas
que un hecho, un hecho mas, otra certeza...

232. La imagen literaria —en cuanto concrecion de la idea por medio del lenguaje— acontece
alabeada.

233. Un simbolo es cualquier hecho u objeto no esencial al que se pretende atribuir
trascendencia.

234. En un vacio de muerte, yo llevo en mi la destruccion.

23/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

235. Lo que pienso me configura como ser.

236. Simetria del tiempo y belleza de la dispersion. Sean cuales sean los hechos, acaban
siempre formando una unidad dentro del ser.

Lo desconocido trascendente se debe abordar desde la teoria; una actitud exclusivamente
pragmatica equivale a ceder en la reflexion.

Lo que realmente duele, lo que lacera y permanece pétreo frente a nosotros es lo no-evidente,
lo que no podemos explicar pese a ser sin embargo esencial. Permanecemos —como seres
humanos— estaticos ante la duda.

Belleza de la dispersion, y también posibilidad de relacion entre los hechos;
remembranza leve, en suma, de pasados momentos arménicos y plenos.

237. Sobre la racionalidad

Y es lo cierto que, en profundidad, toda afirmacién sobre lo trascendente es o evidente o
incompleta; esto obliga a ser especialmente comedido en la expresion.

Porque ;tiene el hombre, en situaciones determinadas, alguna opcion real que le permita actuar
en un sentido que se podria llamar “racional”? Sabemos que, en ocasiones, la fuerza de las
circunstancias desborda la accion racional del ser. Y es que, ademas, muchas ideas sobre lo racional
parecen no referirse al ser, a ese arquetipico que creemos conocer o intuir. Y por ser esto ultimo asi,
parece inevitable establecer dos ambitos referidos a la racionalidad: uno, el auténtico, en el que tiene
lugar una referencia al ser en la plenitud de su esencia, y otro, mas accesible y menos riguroso, en el
que se incluyen todos los planteamientos hipotéticos que se elaboran al margen del ser en si mismo
considerado.

238. La nada es, fundamentalmente, un estado posible y no representable; un estado al que la
intuicidn sélo puede acceder de forma relativa y difusa.

Asimismo, la nada es ademds de negacion, separacion conceptual.

La nada no es determinable: no tiene parametros, ni referencias, ni valores propios. Estd, sin
embargo, ahi, inmediata a la extincion del ser.

La nada es invariable en el tiempo: carece, respecto al mismo, de cualquier clase de
componente o proyeccion.

Finalmente, la nada es inica, y no admite duplicidades ni divisiones; y es total en su esencia.

239. (Hacia qué lugares no vacios debe dirigirse la busqueda intelectual del hombre?

240. A través del tiempo, el ser permanece imperturbable en su auténtica realidad: nada ni
nadie lo puede transformar, de nada sirve intentar idealizarlo; el ser es “en si mismo”.

El hombre esta casi totalmente condicionado, en su capacidad de pensar y de obrar, por el
mundo externo y por sus propios procesos organicos internos: asi es como queda definitivamente
determinado “el ser que es”.

El hombre, en su actividad existencial, busca constantemente su salvacion en, al margen, y en
ocasiones contra el mundo: su lucha es incesante y a veces desesperada.

El hombre —como ser— es completamente incomprensible para si mismo; el juicio del ser
respecto a si mismo —en cuanto esencia existente— finaliza siempre en la més absoluta vacuidad.

241. Conocer es determinar para si la esencia de la forma.

24 /43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

242. Aqui, donde ahora estamos, en este preciso y conocido mundo, sobran voces, maldad y
sinrazon.

243. Sobre el ser real

Los autores, incluso los mas eruditos, al referirse al ser lo hacen refiriéndose con insistencia
a un ser teorico, a un ser al que pretenden desproveer de corporeidad. En efecto, parecen referirse
dichos autores a un ser inmaterial, a un ser impreciso y, en definitiva, inexistente... No parecen ser
capaces de escribir sobre la verdad del ser corporeamente manifestada. Lo cierto es que ante tanta
teoria falaz y vacia, lo unico que realmente hay es reflexion y accion inmediatas del ser ante su
propia vida, del ser temporal que crea sin cesar hipdtesis y que pretende dar respuesta a las mismas
segun sus posibilidades.

Lo tnico que realmente hay es intuicién del ser ante la adversidad... Si, lo unico que hay es
decadencia del ser, a la vez que un constante empefio del propio ser en sobrevivir, en cumplir con el
esotérico rito de la vida, en llevar a cabo no se sabe qué extrafia obligacion existencial secreta e
inexorable.

244. El propio ser —no so6lo ya su concepto sino su propia corporeidad tangible— establece una
confusion tedrica, debido a que al considerarse inevitablemente el ser desde si mismo, éste es a la vez
causa y efecto de su propio analisis.

Respecto a la concepcion de una estructura ideologica accesible al ser, su composicion es
confusa: si dicha estructura se objetiviza, entonces es parcial; si la misma se subjetiviza, entonces es
temporal.

245. Vuelvo a la consideracion de la realidad en cuanto imbricacion de situaciones
espacio-temporales. Y el caos y el azar se confirman no tanto como una teoria, sino como la
base de una situacion no-teodrica especialmente decisiva en el acontecer vital del ser.

Tal como dice un personaje de Ian Fleming en una pelicula, “la mitad de la vida es el azar. La
otra mitad —responde el mismo personaje al ser interpelado por James Bond— es el destino”.

Y es que es asi: cada vez se hace mas patente la division entre un sistema tedrico-conceptual de
la existencia y una realidad existencial —la existencia subjetivamente vivida— referida al ser.

Ademdas —y todo forma parte de la misma situacion— tan pronto consideremos una nueva
dimension del ser apareceran de forma inmediata los conceptos de valoracion, duda, posibilidad,
temporalidad... Es decir, la sensibilidad reflejandose en la corporeidad.

Porque en cuanto surja una idea significativa y aparentemente consistente surgiran a su vez
las diversas apreciaciones de la misma; en cuanto se considere una estructura conceptual
inicialmente segura resplandecera a su lado la luz ofuscadora de la posibilidad.

Ante tanta afirmacién categorica sobre todo aquello que se pretende dar como
conocido es inevitable preguntarse ;donde estan los indubitables criterios elucidatorios?

Y sobre todo proximidad y lejania del ser, movimiento alternativo que sobre mi incide
divisorio.

246. Aquellos pensamientos con cualidad de trascendentes estan referidos a un punto fijo. Ello
les confiere su condicion de dcronos.

247. Posiblemente sea premonitorio aquel pensamiento que unifica la accion con el
recuerdo.

248. Si, es logico estremecerse ante la propia esencia.

25/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

249. Quiza el futuro de la mayor parte de los seres esté algo distorsionado, como cuando es
movil o convexa la superficie sobre la que una imagen se refleja.

250. Hay dudas insalvables sobre nuestra propia identidad, parece inalcanzable la descripcion
concreta de lo que realmente es —o pueda significar— nuestra existencia. Realmente son
inimaginables los limites del desconcierto que conlleva implicitos esa desconocida identidad del ser
como especie.

251. Cuando algin dia se diluyan —porque se diluirdan— las palabras mas precisas...

252. ;Resolveria la cuestion esencial —la del sentido de la vida— conocer si los hechos
humanos estdn o no previamente determinados? Y en el supuesto de poder conseguirse una
teoria del caos —como pretenden hacer, quizé con fundamento, algunos pensadores— ;permitiria
ello dar un mayor sentido —o alglin sentido— a la vida? La confusion absoluta a la que es
conducido el ser por la consideracion de su propia existencia estd mas alld de cualquier
posibilidad tedrica, de cualquier razonamiento teorizante: es una situacion que no sélo es
consustancial para el ser, sino también consuntiva para el mismo.

253. Algo esencial en la reflexion trascendental queda siempre al margen.

No hay movilidad conceptual en los actos del ser. Ademads, todo acto del ser se sita
inevitablemente en el caos devorador de la existencia.

Reflexionando sobre cuanto llevo ya escrito puedo decir que no creo haber hecho sino intentar
expresar de forma parcial aquello que sobre el ser se mantiene amenazadoramente extenso.

Sabemos que es caracteristico del ser desconocer el remoto origen de su especie, y que este
desconocimiento determina el pensar y el hacer del propio ser. Tal es la limitacion del ser en su
camino ineluctable hacia la nada. Pero, pese a todo, yo intento alzarme desde las ideas por mi
intuidas. Pero pese a todo, yo, me excluyo de la aceptacion de cuanto no constato. Pero, pese a
todo, yo me rebelo contra lo que sin poder ser entendido nos inclina y nos anula.

254. No se pueden mantener en su exacta magnitud los términos de un hecho acaecido:
s6lo quedan claramente establecidos algunos rasgos distintivos de su significado.

255. (Es posible explicar el concepto de “pesimismo radical”? Si, despojando el aparato
ideologico del sistema —de cualquier sistema— de todo aquello que ni es verificable ni
intuitivamente valido para el discurso dialéctico, y aceptando a la vez unicamente como realidad
aquella que es interpretada a la luz de la logica.

256. Por mas que ampliemos todo nuestro entramado conceptual permanecemos sin
predicados con significado trascendente.

257. La palabra fin define el ser; fin en cuanto division del cuerpo, separacion del tiempo y
variacion del espacio.

258. En la enorme circularidad a la que se ve sometida la razon humana no se puede
eludir la necesidad de la referencia; la no-referencialidad de casi todo lo trascendente agota el
discurso intelectual en su propio origen. Es origen del discurso determinar de qué manera se puede
pensar criticamente sobre el ser.

26/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

259. Se relaciona excesivamente al ser con la accidn. No sbélo es posible reorganizar
interiormente el tiempo, sino que también lo es la reconsideracion de la accion en su estado potencial.

Se pueden reelaborar los predicados iniciales de la accion desde la esencia del ser para el ser.
Con la aleatoriedad como limite. Se estableceria en tal caso una lucha tenaz por alcanzar lineas
racionales temporales.

Existen factores externos de diverso signo, pero todos inciden en “cémo” se debe desarrollar
la accidn a lo largo del tiempo.

Es también ineludible el examen previo de la necesidad de la accion, de la valoracion de la
misma en su totalidad, aunque sean también esenciales las valoraciones parciales de la accion. ;Qué
me impele a la accion? No sélo no es preciso, sino que a veces puede ser contraproducente el
exceso en la accion. El ser debe responder a la accion. Hay que situar a la accion fuera del ser,
asignarle sus verdaderas caracteristicas. Y entonces si, entonces se puede considerar a la accion como
la posibilidad del hecho. Y ya por tltimo, la accidon sobrepasa al ser: hace de €l su consecuencia.

260. La nocion de una “cosa en si misma puede ser vacia” (Kant, citado por H. Putnam en
Las mil caras del realismo, Ediciones Paidos, 1994). No hay posibilidad de eleccion vital concreta
sino dentro de la realidad, y aun dentro de la dificultad, y més aun dentro de la adversidad.

261. Sobre la realidad

Existe, en ocasiones, un momento esencial que determina algo muy anteriormente concebido;
es el momento de la culminacién temporal del pensamiento, en donde se abren las incognitas y
donde el ser reanuda un camino a través de la imaginacion que parecia concluso.

Cabria afirmar que el ser no encuentra su plenitud intelectual sino a través de la reflexion
sobre el tiempo anterior que corresponde a la propia vivencia del ser reflexivo: asi puede aparecer la
representacion de aquellas situaciones en las que hubiera sido absolutamente precisa la falta de
accion para evitar el error.

Y es que no deja de sorprender, a menudo muy dolorosamente, la diferencia que existe entre lo
esperado y lo realmente acontecido. Se produce entonces en la sensibilidad algo parecido al
surgimiento de un lugar extrafio y no deseado.

Aunque no siempre, en un momento anterior en el tiempo, se forja un proyecto; se entra en el
ambito de lo imaginario, parece como si el ser se elevara mentalmente por encima de su propia
realidad actual, y ain més, sobre la previsible realidad futura.

(El ser, en el fondo, ni siquiera pretende entender su propia temporalidad, porque hacerlo seria
en gran medida aproximarse al concepto del sentido de la muerte).

Luego, en el itinerario de los hechos, llega en ocasiones esa realidad no deseada de forma
subita y aparentemente definitiva. Quiza el conjunto de los intentos humanos de conocimiento no
sea sino la historia del fin del pensamiento del ser, de la falta de salvacion ante los ataques atroces
y a veces inusitadamente raudos del absurdo. Y asi, frente a determinados hechos no queridos, el ser
se cuestiona por la esencia y sentido de la verdad, mientras permanece rodeado por un todo difuso y
extraio al que se denomina “realidad”.

262. Al fin parece no caber sino acudir, respecto a la pregunta por la esencia del ser, sino al
pensamiento que para cada uno es verdadero, aquel que se basa en la realidad del ser, del ser de

carne y hueso, del ser de carne, hueso y dolor, del ser de carne, hueso, dolor y desesperacion.

263. Quién sabe si, descendiendo a los abismos de la realidad, se podrian proferir —de
hallarlas— verdades sobre la misma desde su seno.

27/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

264. Hace ya algun tiempo que se han desvanecido todas las teorias idealizadas sobre el ser y su
existencia. Y asi, provisto solo de leves certezas, el ser —el ser arquetipico— inicia una y otra vez el
inevitable itinerario existencial de un futuro previa y fatalmente descrito.

265. Yo tengo la sensacion de pertenecer a los lugares mas profundos del tiempo, alld donde
se encuentran a los inicios del verbo.

266. Algo deberia continuar tendiendo a lo inmortal, desprenderse de los estigmas de la
temporalidad.

No cesa el absurdo sacrificio en el que todos somos victimas propicitatorias, victimas sacrificiales.
Rituales y astros, acto y objeto, peticion sumisa. Porque, como es sabido, incluso los seres mas veraces
pereceran; por doquier no dejan de surgir restos humanos.

Mientras, de entre los ain vivos, algunos avanzan lentamente hacia lugares aparentemente
vacios, hacia espacios ya abandonados, hacia una realidad inexorable y yerta.

267. Consiste la soledad en el sentimiento de la existencia de cada ser ante si mismo.

268. Sobre la culpabilidad

El tema de la culpabilidad del ser humano sigue latente y al parecer irresoluble. ;Quiénes son
—o0 quiza somos— “culpables” de cuanto acontece, de cualesquiera errores que aun subsisten? En
cierto modo, se es culpable por el mero hecho de ser hombre (nemo sine crimine vivit). De todo
este conjunto de circunstancias de facto que se ha dado en llamar sociedad y que no es sino la
totalidad de los seres que gimen y se agitan ante la necesidad de su subsistencia ;quiénes son —o
somos— responsables? Todas las afirmaciones de tipo general al respecto se anulan por su
condicioén de dogmaticas. Pero, eliminando lo elementalmente visible ;qué queda mas alla de una
teorizacion —Ila de las atribuciones del ser— que limita con su propia temporalidad y que quiza
asimismo se anula irremediablemente?

Tengo el espiritu —en este sentido y en otros muchos— plagado de incégnitas. Ahora, cuando
empieza a declinar el dia, siento caer sobre mis hombros cuanto me ha sido destinado.

269. Aun dando por ciertas todas cuantas teorias e hipotesis cientificas que se mantienen sobre
el ser ;saldria por ello éste de su oscuridad existencial originaria? Probablemente no. Por qué ;cual
es, o cual seria —en caso de existir— la certeza o el conjunto de certezas a la que se pudiera atribuir
el caracter de general o universal en cuanto a la realidad del ser?

270. Mundo ajeno

Yo creo que hay un mundo absolutamente ajeno a cada ser: es un mundo uniforme, lineal y
preconcebido. Y creo asimismo que hay otro mundo, que siendo también externo al ser, se
encuentra sin embargo adjunto al mismo: es un mundo Unico, inmediato e inevitable.

También existe un tiempo —lineal— que parece estar determinado, objetivado y cuyo paso
sabemos inexorable. Y a la vez hay lo que podriamos definir como un tiempo subjetivo; éste es aquél
que coincide con la percepcion continua que el ser tiene de su propia vivencia existencial. De este
tiempo —subjetivo— se destaca sobre todo el sentir intimo de su transito.

Y parece ser que no hay mas mundo que éste ni mas verdades que la corporeidad del ser y la
temporalidad de la misma, y que no hay —se quiera o no— clase alguna de hipdtesis de trascendencia.

28/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

271. No sé donde lei que la vida es un aprendizaje para la muerte. Y es posible que asi sea,
en gran medida. Pero morir no deja de ser, ante todo, un proceso incierto mas que un aprendizaje
mas o menos regulado, en especial por la referencia al tiempo y al lugar del acontecimiento fatal.

Quiza lo que realmente se aprenda en la vida sea a aceptar el paso inexorable del tiempo. Porque
la vida es un proceso de conclusiones, no solo fisicas (las implicitas en la decrepitud), sino también —
y a la par e inevitablemente— ideoldgicas.

272. Comentarios a la Introduccion del libro libro de Karl Popper El mito del marco
comun. En defensa de la ciencia y la racionalidad

No cabe duda de que Karl Popper es uno de los pensadores mas importantes del siglo XX.
Sin embargo, me permito hacer algunos comentarios criticos respecto a algunas afirmaciones
contenidas en la “Introduccién” del libro citado en el encabezamiento. Son las que siguen (lo
subrayado son frases de Popper):

1. El futuro depende de nosotros. Somos nosotros los tinicos responsables.

No entiendo el porqué de una afirmacion tan tajante, en especial la segunda frase. Popper
parece prescindir del azar, de su influencia determinante, asi como del concepto de grupo social.
Quiza confunde el deseo con la realidad, o la teoria con la practica, o el proyecto con su realizacion
concreta. Imaginemos que yo pretendo realizar determinada accion. Para poder llevar a cabo
cualquier accion es imprescindible que el lugar en que se debe realizar la misma no varie de
circunstancias basicas (p.e. un cataclismo, una guerra...) y que el propio actor, pueda realizar las
acciones propuestas sin que me lo impida alguna fuerza mayor, p.e. una enfermedad grave. En
realidad, el futuro es una mezcla de voluntad y azar, situado en medio del caos. Y los responsables
del futuro (y las causas de lo que pueda acontecer) son diversos, humanos unos, no humanos los
otros. Todo influye en una determinada proporcién en cualquier hecho o accion que tenga lugar en
nuestra vida.

(No seréd excesivamente amplia esta consideracion de nuestra responsabilidad personal? Bien
saben de los limites de nuestra responsabilidad aquellos que conocen la existencia de los
genocidios y de otras terribles maldades. ;Somos acaso responsables de los delirios bélicos de
algunos? ;Somos quizé responsables de que nos atropelle con un vehiculo una persona demente o
en estado de embriaguez y que tal atropello nos produzca una invalidez irreversible? Nosotros,
todo lo mas, podemos actuar parcialmente en cada momento. Tenemos, si —excepto si estamos
impedidos fisicamente— un cierto margen de accion. Eso es todo. Aparte del hecho de que nuestro
futuro tiene fuertes lazos de unidon con nuestro pasado individual, y aun colectivo (origen,
capacidad intelectual de cada uno, salud, pais de residencia...).

Para finalizar, debo decir que si estoy de acuerdo con Popper en un punto de la “Introduccién”
a que nos referimos, punto que se encuentra al final de la mayoria de las causas son
interdependientes y en gran parte ajenas a nuestra voluntad.

2. Un importante principio sostiene que “tenemos el deber de seguir siendo optimistas”.
(Seguir siendo? ;Y si, en virtud de los principios de “consideracion objetiva de los hechos” unido al
de “libertad individual de pensamiento” nunca hemos sido optimistas, sino, por el contrario,
acendradamente realistas? Y en cuanto al deber... ;Deber juridico, quizd? ;Moral? ;Religioso?
(Politico? ;Social? Nosotros no tenemos mas deber —y aun— que el de razonar, asi como el
derecho correlativo de decidir qué hacer (optar) una vez finalizado el razonamiento en cuestion.

3. Las posibilidades que encierra el futuro son infinitas.

Quizé fuera mas apropiado decir, en lugar de infinitas, multiples o muy numerosas, ya que
infinitas significa, segun el Diccionario de la lengua esparniola, “que no tiene ni puede tener fin ni
término” o en la acepcidbn matematica del mismo libro “valor mayor que cualquier

29/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

cantidadasignable”. Pero el futuro individual tiene un término temporal concreto, que es la propia
vida de la persona. El futuro individual no es infinito. Y quiza tampoco lo sea el destino colectivo.

4. Todos somos responsables de lo que le futuro nos depare. Nuestro deber es... luchar por un
mundo mejor. He aqui una declaracion positiva de intenciones, una expresion de buena voluntad,
una opcion recomendable dentro de un mundo absurdo. Ojald —como decian los romanos— “los
hados nos sean propicios” en tal empefio.

273. Hay algunas ideas para mi esenciales en la vida, que son:

1. La lucha contra el dogmatismo y la maldad.

2. La aceptacion de la vida tal y como es, no como queremos que sea.

3. Ser realista no s6lo en la accidn, sino también en el pensamiento.

4. Reconocer una serie de fuerzas (el azar, el destino, las acciones externas e independientes
de nosotros mismos...) esenciales dentro del absurdo.

Las acciones concretas racionales caben perfectamente en el mundo absurdo. No hay ninguna
contradiccion en este punto, y

5. Intentar conciliar la subjetividad con la objetividad, pese a la de la dificultad que esto
comporta.

274. La posible forma simbdlica del azar

No sé€ si seria viable dar forma simbolica al azar siendo éste, como es, el mayor poder
existente y a la vez impenetrable.

Quizd —y yo lo creo bastante probable— sea imposible llegar a conocer la forma del azar
como poder difuso y recondito. En realidad, es ya imposible entender minimamente su concepto
pavoroso y sobrehumano.

275. El problema es haber llegado al limite. Ello ocurre, mas de lo que cominmente se conoce
o acepta, en muchas ocasiones y en los temas mas diversos de la vida. No sé si pese a lo
probablemente brumoso del Atlantico y la lejania y lo extrafio del idioma, deberia yo hacer un viaje
transocednico, tan largo, tan solitario. Es ésta una de mis dudas, entre muchas, y constituye una
opcidn para mi bastante remota; aunque en el fondo, s€ que en este aspecto, como en tantos otros,
ya se encargaran la realidad, el apego a los espacios conocidos y el desconcierto que me producen
los nuevos paisajes, de anular este deseo, que no acaba —como tantos otros— de mantenerse
vigente por una voluntad (la mia propia) ahora ya un tanto exhausta...

276. Una cuestion de fondo a la que no se puede llegar —por estar fuera del &mbito estrictamente
humano— es el que corresponde a la comprension de las invariables de lo absoluto.

277. Al decir “el estado actual de las cosas” nos referimos al hecho de establecer valoraciones y
cuantificaciones, criterios de aproximacion, al hecho de intentar establecer coherencias en las
referencias. ..

278. En ocasiones parece surgir un proceso, de extrafio significado, que consiste en ir
separando conceptualmente nuestras esencias mas intimas. ..

279. La filosofia, al igual que la ciencia, no pretende sino conseguir elucidaciones. Por ello,

no se debe dispersar la imaginacion en debates intrascendentes. La gran cuestion es determinar la
relacion entre dos grandes bloques: los conceptos y las ideas por una parte y las acciones por otra.

30/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

Todo acaba, en el fondo, en algunas frases dispersas, en diversas ideas ambiguas, en demasiados
proyectos erroneos. ..

280. En el libro de Susan Blakmore, Conversaciones sobre la conciencia, (Ediciones Paidos
Ibérica, 1* edicion, febrero 2010), Dan Dennet habla un poco peyorativamente (creo) de la “filosofia en
el vacio”. En mi sentir, la filosofia estd muy relacionada con el vacio, precisamente. Parte del
pensamiento tiene lugar, en efecto, “en y desde el vacio”; pero sobre todo la filosofia lo es “ante el
vacio” y a la vez “acerca del vacio”.

281. Recuerdo ahora aquella frase de Poirot en la pelicula basada la novela de Agatha Christie
titulada Doble culpabilidad: “No soy nada. No tengo nada”.

Se veia al actor que representaba el papel del detective (David Suchet) totalmente abatido ante
aquellas dos profundas certezas subjetivas.

282. El optimismo no tiene mayor sentido que un deseo. Un deseo probablemente necesario,
que coincide con la necesidad de sobrevivencia y de autoproteccion.

La vida es irracional; casi todos conocen esta verdad, pero pocos se atreven a aceptarla ante
los demaés. El miedo lo domina todo.

283. En realidad el hombre en su aspecto vital, temporal y aleatorio (no en el cientifico)
conoce poco mas de lo que intuye.

284. A 8y 9 de febrero de 2010
La “comunicacion humana” tiene mucho de actitudes de conciencia, de simbolos adoptados en
comun y casi por necesidad, y de signos orientativos de la conducta.

285. Yo contemplo el mundo por entre los espacios abiertos en la tormenta insomne de mi
mente.

286. Nada ni nadie podrd hacerme aceptar cuanto no entiendo, perteneciendo al hombre. Pero
a veces, se precisa un lugar de referencia para poder seguir avanzando. Hay para mi muchas cosas
imposibles, entre otras, la respuesta a la pregunta primaria que se concreta en cinco palabras “;Qué
soy y por qué?”... Es la pregunta aun sin respuesta. Pero creo que el dolor y la incomprension
humanos deben tener salida del interior del ser, poder manifestarse por escrito, convertirse al cabo
en literatura.

Y quizéd eso sea la base de la propia literatura: la expresion del deseo de comprension.
Aunque al final nadie llega jamas al conocimiento de los otros, y nadie consigue salvar la distancia
entre presentimientos y deseos.

287. Es preciso saber separar las emociones y los conceptos por mucho que el sentimiento
incida en el pensamiento. Esta finalidad es parte de la oposicion entre lo subjetivo y lo objetivo, de
lo que se desea y aquello que se puede conseguir. Pero yo sélo alcanzo a entender, si acaso, aquello
que concibo previamente en mi interior.

288. La existencia de la Nada es un concepto etéreo y ambiguo donde los haya, casi
indescriptible. La Nada es algo asi como el reino situado mas alla del ser y de sus posibilidades de
imaginacion. Realmente s6lo puede definirse la Nada como la No-existencia. Si, por cuanto tiene de
pasiva, exclusiva y tnica en su infinito espacio.

31/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

289. Una aproximacion a la relacion entre imagen y pensamiento en los Escritos
de Giacometti *

Yo no conocia los Escritos de Giacometti hasta que lei el libro de Matti Megged Didlogo en
el vacio y otros escritos de la editorial Machado Grupo de Distribucion, S.L. 2009. Que Giacometti
fue un gran escultor se comprueba observando esculturas tales como “El Carro”, “Hombre
paseando”, “Gato”, “Busto de Diego”, entre otras.

Ademas de artista, Giacometti fue un gran intelectual, un profundo pensador. Ahora que he
leido sus Escritos, he creido que seria muy interesante elegir de entre todos sus pensamientos
aquellos que a mi juicio son mas atractivos, mas densos en sus conceptos.

Me he permitido insertar unos comentarios y anotaciones a tan espléndidos textos. Giacometti
tenia para mi una caracteristica fundamental como pensador: una vision critica de la realidad, una
vision profunda. Estas que incluyo a continuacion son partes de sus escritos (las que van en cursiva)
a las que siguen mis comentarios.

1. “Doy vueltas en el vacio y miro el espacio”.

El vacio al que se refiere nuestro autor debe entenderse probablemente mas como un “vacio
intelectual o creativo” que como un “vacio fisico”. Sin embargo, ambas posibilidades son asumibles.
En cuanto al espacio, quizé se refiera al espacio infinito.

2. “Solo puedo hablar indirectamente de mis esculturas y decir parcialmente qué las ha
motivado”.

Ciertamente, cualquier autor sélo puede opinar de forma indirecta de sus obras y de la calidad
de las mismas, para evitar criterios subjetivos de valoracion, tan facilmente erroneos. Al autor le
corresponde unicamente realizar la obra y que la misma supere su propia autocritica. A partir de
este momento solo puede aportar criterios no referidos al propio valor de la misma.

3. “El unico elemento permanente y positivo en Callot es el vacio, el gran vacio abierto en
el que sus personajes gesticulan, se exterminan y se anulan”.

El vacio al que vuelve a aludir Giacometti quizd sea también aquel relacionado con la
angustia que produce la nada existencial.

4. “Esto me llevaria a hablar de la dimension de las cabezas, de la dimension de los objetos,
de las relaciones y las diferencias entre objetos y seres vivos”.

La conceptualizacion de la forma de las obras por sus autores es subjetiva en su mayor parte y
pertenece a la intimidad del artista o autor. Y en consecuencia depende de factores emocionales
impredecibles. ;Cudles serian, segin Giacometti, las diferencias entre los objetos y los seres vivos?

Infiero que tales diferencias tendrian que ser la capacidad de pensar y de sentir exclusivas de
los seres vivos.

5. “Las cabezas y las figuras me parecian reales si eran minusculas”.

Se trata de la “percepcion” que tiene Giacometti de las figuras.

A la percepcion concreta de una vision (sea superficial o volumétrica) se suman
conocimientos no-concretos y percepciones anteriores. Es el momento en que la forma “es ella
misma para nosotros mismos”.

6. “...pero ahora no sé exactamente en qué punto me encuentro’’. Ello probablemente porque
nuestro autor debia carecer —al menos cuando concibio la frase anterior— de puntos especificos de
referencia. En realidad, la falta de puntos de referencia es una carencia tanto en el ambito del
pensamiento y del arte como en la mayoria de los procesos que tienen por objeto los valores,
carencia que se vuelve mas importante cuanto mayor es la trascendencia del aspecto a tratar.

7. “Ciertamente, practico la pintura y la escultura, y esto desde siempre, desde la primera vez
que dibujé y pinté, para morder la realidad, para defenderme, para alimentarme, para crecer;
crecer para defenderme mejor, para atacar mejor, para agarrarme con uiias y dientes..."

32/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

Senala en este maravilloso parrafo el escultor suizo sus convicciones mas profundas, las cuales
constituyen el andamiaje de la fuerza de su voluntad, voluntad que se manifiesta ante un mundo
adverso, y también en su lucha vital por sobrevivir, en su deseo de querer seguir adelante, en su
intento de superar tantos obstaculos que a menudo parecen imposibles de ser superados...

8. “Fuera ya del tiempo, él (Braque) se situa en el espacio”.

La no temporalidad implicaria una situacion determinada del artista, o de su obra, o quiza de
ambos, en el espacio. Asigna Giacometti al espacio el cardcter de atemporal, parece ser el lugar de
la no-temporalidad y por tanto, en cierto sentido, un lugar de libertad. Eliminar el tiempo significa
eliminar sus condicionantes, las limitaciones que éste implica en cualquier ser humano, incluyendo
por tanto a los artistas.

9. “Me pregunta usted cudles son mis intenciones en relacion con la imagineria humana. No
sé bien como responder a su pregunta’.

Y anade que el arte ha sido su medio para comprender su propia vision del mundo exterior.

La sensibilidad de Giacometti se hace patente en la diferencia entre el mundo exterior y el
mundo interior, en su personalidad més intima. Es una capacidad de andlisis, de separacion que va
asociada con aquella voluntad de defensa y de autoproteccion antes citada. ..

10. “Si lo veo todo gris, y en ese gris la multitud de colores que siento y que querria expresar,
Jpor qué utilizar entonces otro color?”

Se trata aqui de establecer una identificacion entre una parte de la forma (el color) y una parte
del pensamiento (el sentimiento) del artista. El gris, por otra parte, es un color con un gran
significado emotivo y expresivo. Es asimismo el color de la aceptacion.

11. “Me parecia absurdo correr tras una cosa (la representacion de la realidad) que estaba
llamada al fracaso desde el principio”.

Y mas adelante: Los artistas modernos... quieren poseer la sensacion que tienen de la
realidad mas que la realidad misma.

A mi modo de ver, la “representacion de la realidad” tiene, en los verdaderos artistas, no poco
de interpretacion, de expresion del sentimiento y de la manera de ver esa propia realidad. No se
trata inicamente de formas y colores, de un proceso mimético de reproduccion e lo que se ve.
Se trata de afiadir a la obra artistica una parte de la propia sensibilidad del autor. La realidad,
inicialmente objetiva, se subjetiviza parcialmente por la habilidad del artista.

12. “Si, el arte me interesa mucho, pero la verdad me interesa infinitamente mas...’

La verdad objetiva es la coincidencia de la expresion con lo que se quiere expresar, con lo
expresado. Puesto que el arte es representacion, existe una diferencia esencial entre éste y la verdad.
Pese a ser cosas diferentes (arte y verdad) pueden relacionarse. Otra cosa es que el arte sea “auténtico”
es decir que exprese la voluntad y el sentimiento del artista. No sé si es asi como pensaba Giacometti
al respecto. Podria muy bien ser que Giacometti quisiera mencionar, en este punto y de forma
explicita, el valor supremo de la verdad.

13. “Lo unico que podriamos poseer es la apariencia’.

La apariencia tiene relacion con la percepcion. Es aquello que percibimos en primer lugar.
(Percibimos solo la apariencia? ;Qué hay, si no, detras de la apariencia? Segun el Diccionario de la
lengua espariola, la apariencia es “el aspecto exterior de una persona o cosa”.;No hay en realidad
nada mas? Yo creo que si; detras de la apariencia tiene que haber, como minimo, la estructura
oculta del objeto de la definicion.

* Escritos, Alberto Giacometti, Editorial Sintesis, S.A., 2009.

’

290. Somos nuestros cuerpos, nuestros actos, y nuestros pensamientos.

33/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

291. Quiza por ser inmune al tiempo tenga algo del caracter de las divinidades: Me refiero a
nuestro desconcierto existencial.

292. La verdad hacia la que debemos avanzar —al menos asi a mi me lo parece, por exclusion
de cualquier otra posibilidad— deberia ser un espacio tnico y pleno.

293. Sobre la referencia

Vivimos en un sistema referencial. O en un sistema de sistemas referenciales, como he podido
leer. Pero una falta real de referencias trascendentales, hace que nuestras afirmaciones, nuestras
convicciones incluso, resulten inconcretas, por muy extensa y elaborada que sea su expresion.

(Existe, cabria preguntarse, un “método referencial”?

(Qué referencia es posible constatar, estando tantas ideas “en el vacio”, careciendo las mismas de
la menor sustentacion determinada, al hallarse fuera de cualquier sistema, por elemental que sea la
composicion de este Gltimo?

(Adonde “me refiero” cuando pienso? ;Qué espacio intelectual se mantiene con un
significado seguro a través del analisis temporal?

Y es que sin referencias, los pensamientos, por mas que se pretendan trascendentales, incurren
inevitablemente en una estéril circularidad.

294. Dejando atrés tanta tierra calcinada, quiza sea ya hora de entrar en la reflexion de lo mas
profundo del pensamiento.

295. Sobre la carencia de “mensaje”

Es conocida la frase “yo no tengo un mensaje que transmitir”, dicha por personas dedicadas
en mayor o menor medida a escribir. Tampoco yo tengo un mensaje concreto que transmitir, pero
en el fondo todo texto que provenga de la intimidad y que quiera expresarla en alguna medida es
“mensaje” por lo que tiene de subjetivo. Quizd no sea preciso ese afan tan comln en buscar
certezas y seguridades —excepto las cientificas—siendo este mundo, como es, la inseguridad mas
absoluta, y ademads, en su mayor parte, incomprensible intelectualmente.

Y creo a la vez que es mejor no aherrojar la libre expresion de las ideas, dejar expandir el
pensamiento y las posibles concreciones del mismo.

Yo intento reflexionar, en la medida de mis posibilidades, sobre algunos temas que son para
mi esenciales, mirar de ser lo mas coherente posible dentro de un mundo absurdo.

296. En torno al correo del dia 16-07-2011

La religion a la que tu aludes yo creo que debe ser un poco como todas las demas: estara un
poco larvada, se acrecentard en la vejez y formara, junto con la tradicion, parte del pasado fenecido.

Sera el miedo actualizado, la irracionalidad también a menudo actualizada.

Yo, como tl, tampoco soy proclive a las patrias, hablando en general; pero menos aun a las
patrias impuestas por los otrora vencedores por la fuerza de las armas y luego convertidos en
invasores establecidos. Radicados en el suelo ajeno y dominadores de sus gentes. Esto es lo peor: la
fuerza irracional que ejercen los que privan a algunos de patria imponiendo la suya propia. Una
locura y una afrenta a la libertad.

En cuanto a mi viaje a Verona, si, me hace ilusion hacerlo por diversos motivos, entre otros,
escuchar dos Operas de Verdi. Y porque, por otra parte, mi vacio existencial serd el mismo aqui que
alla, de modo que poco puedo perder en el traslado. Si, tengo ganas de ir. Me cuesta entender esta
vitalidad mia que mas que de la logica tiene que ser consecuencia de reflejos interiores que no sé
donde situar. Todo mi cuerpo y sus acciones son para mi laberinto y enigma.

34/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

297. Yo no deseo, francamente, volver a vivir esta existencia, cosa que tengo ademas por
imposible, dicho sea de paso y para disipar dudas de quienes creen conocer mas de lo que en
realidad conocen. Yo no tengo ningln interés en volver a cometer los errores cometidos, y quién
sabe si otros nuevos y encima mas graves. Otra vida podria ser peor que ésta —Ila realmente
vivida— para cualquier ser humano.

Yo sé lo que he sufrido y lo que he visto sufrir. Por otra parte, yo ya he tenido mi
oportunidad, y no he sido capaz de hacer mejor las cosas. Si, no he sabido hacerlo mejor. No he
podido.

298. Dos preguntas esenciales

1. ;Qué es el ser? No se trata aqui de indagar sobre la estructura anatomica o fisioldgica del
cuerpo humano, cuestiones sobre las que la ciencia no cesa de aportar nuevos datos a los ya
muchisimos que existen. Aqui se trata de intentar establecer conceptos sobre el ser, como
componente de una especie. Saber qué cosa es el ser. Y al cabo, aceptar que miramos sin entender
las corporeidades temporales, y ver otros seres, otros miembros de la especie de los mortales y no
salir de una perplejidad que no sé realmente como podemos soportar, pese a tanta renuncia y tanto
estoicismo que sobrepasa cualquier limite razonable.

2. ;Tiene la vida sentido? Ya no me refiero a si la podemos entender; sabemos que aqui y
ahora la vida es incomprensible, por su origen, por su desarrollo y por su fin. Y no se trata
tampoco de examinar temas axioldgicos, €ticos... Aqui se trata de mirar de cara a la realidad y a su
extincion. Aqui se trata de aceptar la muerte como inevitable y de odiar el dolor. Porque yo me
muevo intelectualmente entre la filosofia y la literatura, quizd en tierra de nadie, en mi propio
espacio, eso si, espacio amplio y devastador en el que no puedo dejar de hacerme preguntas
irresolubles.

299. Tengo por cierto que no se trata de que intentemos hacer lo que “hemos elegido”. Se
trata de “intentar hacer” aquello que hayamos podido elegir. Al igual que creo que no se trata de
“como debemos vivir” sino en qué medida podremos realizar ese “ideal” de vida.

Por otra parte, no creo que como recuerda Cox, el existencialismo sea bdsicamente una
“cuestion de libertad y eleccion personal”. Se trata en realidad de opciones dentro de posibilidades.
Porque la filosofia requiere introversion y autenticidad; la cuestion es intentar responder a las
preguntas esenciales.

Como dice el autor arriba citado, “el hombre deja de perseguir la felicidad absoluta porque
ello so6lo conduce a una gran decepcion”. Esta decepcion, podriamos decir, se deriva de las
diversas contradicciones esenciales inherentes al ser y a su propia existencia.

Por ultimo, efectivamente, el existencialismo es en gran medida, como dice el autor britanico,
una “teoria coherente con la condicion humana”. Si, el existencialismo consiste en el reconocimiento
por el propio hombre de sus limitaciones psiquicas y fisicas, es decir, en asumir su “realidad”
COmo Ser.

300. Porque, cabe meditar, ;hay otra cuestion “en si”” aparte de la cuestion sobre el ser?

Aproximaciones, valoraciones, cuantificaciones ¢éticas o morales, dudas y sinrazones,
contradicciones en los términos, esencialidades, pesimismos radicales, realismos criticos, categorias de
lo incomprensible, procesos no sé si dialécticos, valores de dificil determinacion, silencios obligados
por falta de argumentos, dificultades —cuando no imposibilidades— en la expresion, vacuidades por
doquier, intentos truncados de diversos tipo, accesibilidades pretendidas ilusoriamente, restricciones en
la energia y la capacidad humanas, limitaciones hasta en lo esencial...

35/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

301. Cuando te das cuenta de la verdad (lo que yo llamo “la magnitud de la esencia”) casi es
inevitable entrar en el vacio existencial.

302. Y aqui y ahora digo: Nadie sabe nada trascendente, y todo es una evasiva de la realidad,
una huida intelectual que no sirve ni para el auto-engafio temporal de los que tan sin sentido afirman
una y otra vez aquello que en el fondo desconocen.

303. Y es que ni siquiera en los suefios hay libertad, porqué los suefios son también y sobre todo,
parte revivida de nuestro pasado y de nuestros deseos.

304. Hay en la vida del ser miedo a muchas cosas: Al dolor, a la muerte, a la soledad, a la
pobreza, al hambre, a las carencias basicas, al fracaso, a lo desconocido, a lo oculto, a la
enfermedad, a la invalidez. ..

305. Condiciones necesarias para el andlisis

Se deben considerar, para analizar cualquier tema o materia, entre otro los siguientes aspectos:
la realidad en cuanto a tal, la complejidad del ser humano, la prudencia en la opinién, la concision
en los términos y en las proposiciones emitidas, la posibilidad de sintetizar, la distincion entre lo
posible y lo imposible, entre lo real y lo imaginario, entre lo descriptible y aquello que no lo es...

Y, para llegar a conclusiones, hay que aceptar, entre otras cosas: el compromiso personal, lo
heterogéneo, lo heterodoxo, la posibilidad de error y el riesgo en la concrecion.

306. Una utopia es una idea hacia la que tender.

307. Los actos se deben justificar por si mismos, en su esencialidad. Si, en si mismos, solos,
sin nadie que los defienda en su aislada unicidad.

308. Y es que con tantas divinidades, mitos, hipotesis y doctrinas diversas no hacemos en el
fondo mas que acrecentar nuestra confusion existencial.

309. Domingo de agosto (26-08-2012) Respuesta puesta a un correo electronico.

[Por qué tanta confusion y desconcierto, me preguntas? Supongo que ambos son
consecuencia de la propia realidad. Poco mas puedo decir. Y, por cierto, yo no recuerdo haber
llamado aridez a la realidad. La realidad es incomprensible en su totalidad, y tiene partes mas aridas
y partes que lo son menos, que sélo estdn levemente devastadas... Ahi esta todo. Si, est4 todo ahi, y
nunca cesa hasta la muerte del ser.

Y en cuanto a los paraisos que me dices, por aqui no surgen, o yo no he sabido encontrarlos.
Estaran quiza esperando nuevos mundos o nuevas gentes, menos laceradas que las de ahora. Quién
sabe. En todo caso, al paraiso (los paraisos me parecen ya muchos) habria que entrar por la puerta
de la realidad.

Pero yo no sé¢ a qué paraisos te refieres, la verdad, es que no encuentro nada parecido a ellos
entre tanto desconcierto...

310. Richard Tarnas

Nos recuerda Ilya Prigogine en El fin de las certidumbres, 2* edicion, 2001, Grupo Santillana
de Ediciones, que, segiin Richard Tarnas, "la pasion de inteligibilidad propia del mundo occidental
es reencontrar la unidad con las raices del propio ser". En las "Notas" al final de dicho libro se
indica el nombre del texto de Tarnas: La pasion de la mente occidental.

36/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

No es fécil entender, al menos en una primera lectura, esa posible unidad del mundo con las
raices del ser. Realmente, la relacion mundo-ser (o quiza mejor la situacion del ser en el mundo) es
de lo mas extrafio. En primer lugar, el ser pertenece al mundo, el ser "estd" en el mundo, aunque en
una situacion de perplejidad. El ser, "forma parte" del mundo, si consideramos la situacion mas
activa del ser, sea ésta cual sea.

Acierta en parte Tarnas cuando en un diario dice: "Corren tiempos... en que los hombres no
encuentran la manera coherente de explicarse las grandes cuestiones". Pero esa situacion hay que
pensar que ha sido asi siempre, no s6lo ahora; seguramente viene de lejos. Las grandes cuestiones
a las que alude Tarnas imagino que son: el origen del Universo y del ser, o el Porqué Gltimo (no el
inmediato) de la vida y la muerte. O a lo mejor se refiere a como establecer definiciones precisas
sobre temas trascendentes, o quizd se pregunte por qué existen el miedo y el dolor (fisico y
psiquico)... Grandes cuestiones... y causas esenciales y ultimas.

Porque el problema no viene del ambito de las preguntas, inevitables en todo caso; el
problema se origina en el &mbito de las respuestas, es decir, en el lugar en el que deberian en su
caso estar las mismas... y donde no se encuentran. Asi es: no hay respuestas a lo esencial. Y una 'y
otra vez no hay forma de evitar esa referencia a lo vacio. Se trata de una invencible fuerza atractiva.
Y que es también de esencia.

Tarnas, al fin y al cabo, y como tantos otros, lucha intelectualmente por encontrar qué cosa
puede ser la Verdad, y cudles podrian ser los hipotéticos caminos hacia la misma.

311. Correo electronico de 23 de noviembre de 2012 (respuesta a una carta)

Yo creo, ciertamente, que no hay respuestas a lo esencial, y que esta afirmacion es
compatible con la ética y con todo tipo de convicciones subjetivas. No hay respuestas al porqué de
la vida, en absoluto. El desconocimiento permanece siendo total en temas "de esencia existencial".

312. Algunos limites de la libertad

Son, entre otros, limites de la libertad: La propia accion individual de los hombres, la realidad
existente, las estructuras y los condicionantes sociales, los recursos naturales y economicos disponibles,
todo tipo de poder, en especial el ilegitimo, la tradicion, la imposicion de ideologias religiosas, el
espiritu de conservacion social y el instinto de auto conservacion, las caracteristicas y las condiciones
siquicas y fisicas del propio sujeto...

313. Sobre la duda existencial

(Qué es en realidad "la duda existencial"? La duda existencial quizd sea darse cuenta de la
ambigiiedad de la vida, del misterio de la existencia humana de forma clara, de forma personal (no de
forma genérica y superficial).

La duda existencial es la propia respuesta a la pregunta que uno mismo se formula sobre qué
es su identidad, es la falta de respuesta al enigma de la existencia. La duda existencial equivale, en
suma, a aceptar el hecho de no saber qué somos. Si, la duda existencial es desconocimiento, y es
también el miedo que origina ese desconocimiento.

314. La filosofia dentro del pensamiento contemporaneo

La filosofia es reflexion inherente al ser con independencia de los conocimientos eruditos del
mismo, es una actividad capaz de establecer normas de conducta después de los previos procesos
dialécticos. Esta es su mision. Pensar para entender, para conocer mas y mejor en la medida de lo
posible. Los limites de la filosofia son los de la propia capacidad intelectual del hombre. Y puesto

que nuestra libertad esta restringida (por muchos factores) hemos de actuar “dentro de la
posibilidad”.

37/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

El objetivo del pensamiento y de nuestro trabajo no puede ser otro que el conocimiento de
nuestra realidad, es decir, de nosotros mismos y de lo que nos rodea. O si se prefiere de un “mejor”
conocimiento de todo ello. No cabe aqui diferencia alguna debida a la subjetividad. Se trata de
establecer un modo de pensar “realista”, “acendradamente realista”.

Sélo queda anadir que los errores que puedan surgir en el andlisis de cualquier tema deben ser
aceptados inicialmente, y cuantificados y corregidos después. No somos seres perfectos ni hombre
estd perplejo ante la realidad. No sabe que “es todo cuanto tiene ante si”. Vive de parcialidades, de
aproximaciones, de semi-verdades, de imaginaciones, y aun de dogmas y de verdades aceptadas
como tales porque si, porque lo dice la tradiciéon o cualesquiera profetas. No existen, quizd sea
adecuado aclararlo, &mbitos aceptados y excluidos previamente del tema que ahora se propone (la
filosofia en el pensamiento contemporaneo), excepto que deberian ser tales dambitos reflexiones
sobre el ser y su entorno, y ademas, tener lugar aqui y ahora. Parece de rigor fijarse un espacio
tematico y temporal de debate, para centrar la cuestion y no caer en la dispersion. Fijado un tema
concreto, con respecto a ¢, todo pensamiento puede tener acceso.

Nuestros razonamientos, sean éstos cuales sean, deben ser testimonio de nuestra profunda
humanidad.

315. Martin Heidegger. Cuatro anotaciones

Incluyo a continuacidn cuatro expresiones o proposiciones de Heidegger (en letra cursiva), y las
opiniones personales (en letra redonda) que me he permitido hacer al respecto.

1. El cero apunta a la nada y precisamente a la vacia.

El cero es, sobre todo, un simbolo matematico. Se asocia a veces con el vacio, con el
conjunto vacio, pero no creo que "apunte" a la Nada, aunque ambos conceptos nos induzcan a la
idea de vacuidad. Y ademas, si la nada a la que se refiere aqui Heidegger es vacia ";cudl, o como,
seria la nada no vacia?"

2. La "Nada aniquiladora”.

No creo que sea "aniquiladora" un adjetivo adecuado para la Nada. La expresion "La Nada
aniquiladora" implica accion, y la nada es, por contra, situacion esencialmente pasiva, estatica. En
modo alguno puede ser la Nada accion en si misma. Ni aniquiladora, ni de ninguna otra clase.

3. ;/Cudl es el lugar de la Nada?

La Nada es mas bien un no-lugar, un concepto no relacionable espacialmente que no tiene
espacio en si mismo. Es el no-espacio. Y,

4. La esencia de la Nada pertenece al Ser.

La Nada no pertenece al Ser. Si acaso, la Nada se halla adjunta al Ser. O quiz4d se pueda
decir que tiene una relacion conceptual con el Ser.

316. La duda estd por todas partes envolviendo el concepto y no permite salir de la
aproximacion; de aqui la dificultad de la expresion filosofica.

317. Substancia (mayo de 2013)

De hecho, somos quimica (una mezcla heterogénea de substancias).

Todo estd subdividido, no sélo el cuerpo humano. Pero eso no justifica el intento de
mantener que a través de la creacion de divisiones teodricas sea posible eludir lo inevitable de la
resolucion concreta de los conceptos mas complejos. Hay un intento de disipar la angustia en lo
diverso, intento que probablemente nunca tendra éxito.

Pero somos, como antes comentaba, substancia (estatica o dinamica), es decir, masa. Masa
pensante, en algunas ocasiones. Y también somos algo que ocupa lugar y que tiene la opcion de
trasladarse en el espacio. Somos espacios corpdreos limitados en un espacio infinito. Asi es, SOmos »»»

38/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

algo que ocupa espacio y que se puede trasladar, eso es el ser. Pero se trata de una corporeidad que,
ademas, siente y suftre. Es, en verdad, una extrana corporeidad ésta del ser.

318. Algunas afirmaciones personales.

Verano de 2013

Yo no soy demasiado optimista, posiblemente porque no tengo empuje para vencer la
realidad, ni imaginacion para pensar en otros mundos.

La existencia para mi quiza sea el saber que uno vive, que sigue vivo, que puede pensar y
sentir.

Yo sélo puedo decir que escribo como vivo, segiin me surgen las ideas, sin excesivas treguas,
intentando desarrollar la ideas que surgen y rdpidamente desaparecen...

No sé si estoy equivocado en lo que afirmo en la segunda parte del libro. No me gustaria
equivocarme del todo en este aspecto, ciertamente; pero es que el libro, incluso mas que un medio
de intentar acceder a la verdad, es un monologo sincero, es una verdad subjetiva. Eso si me parece
poderlo afirmar.

Yo so6lo creo en ese minimo de logica que nos permite ir sobreviviendo. Y también en el
proceso individual de introspeccion de caracter esencial.

He escrito poco, asi que podria quedarme en teoria mucho por escribir. Pero no creo poder
escribir ya mucho mas, realmente, ni tampoco lo veo necesario. Me siento, por otra parte, muy
independiente cuando escribo. Y ademas: ;A “qué” o “addnde” pertenece cada uno? A nada.
No hay aqui lugares de referencia, ya se pueden ir buscando. Es inttil intentar aplicar criterios
relacionales al ser humano.

319. No se trata de miedo

En absoluto es el existencialismo una filosofia del miedo, como algunos han pretendido.

Por el contrario, el existencialismo se enfrenta decididamente al miedo originado por la
realidad. Se dice frecuentemente que el existencialismo tiene relacion con la angustia. Sin duda asi
es, ciertamente; pero es el existencialismo no es el que crea la angustia: ésta estd ya previamente en
la sensibilidad del ser que siente, y es inherente al hecho de vivir. Ciertamente, la reflexién
existencialista ni aumenta ni disminuye la angustia: la explicita.

Del pesimismo, tan a menudo y tan erroneamente relacionado con el existencialismo, casi no
valdria la pena hablar. Esa afirmacion (asociar al pesimismo todo lo doloroso o absurdo) es un
recurso para evitar considerar las cosas tal como son. Es una huida intelectual. El analisis
existencial no considera expresamente los sentimientos de la subjetividad: se trata de aproximarse
objetivamente a los hechos en cuanto a tales, de “pensar sobre lo que es”. Y eso es precisamente el
existencialismo: pensar sobre el propio ser y sobre la realidad sin tener ni miedo, ni limitaciones,
ni restricciones de clase alguna, y sin considerar la tradicion, el dogma, y todo lo que generalmente
no pertenece a la logica esencial de cualquier razonamiento.

320. Anotaciones a algunas entradas en Internet de la expresion de los dos
términos de la expresion: “existencia y “absurdo” en“Filosofia del absurdo™

1. Entrada: “La vida es insignificante por si misma”.

Anotacién: Habria que concretar “respecto a qué cuestion” se considera la vida insignificante.
Si es respecto a la totalidad de lo existente, quizd pueda esta afirmacion tener algin valor; pero
respecto a cada individuo, la vida es enormemente importante para el mismo: por ser Unica, limitada
en el tiempo, llena de azar y de posibles vicisitudes adversas... La vida es compleja, imprevisible, a
menudo dificil de soportar... pero no creo que sea insignificante en ninglin caso.

39/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

2. Entrada: “No existe un significado supremo de la vida humana”

Anotacion: En efecto, la vida de cada ser acaba con su propia muerte y su inmediata y
posterior desintegracion corporea, con su desaparicion como ser. Otra cosa es que la vida tenga
valores “en si misma considerada” mientras perdure.

3. Entrada: “Cada individuo del género humano es libre para moldear su vida”.

Anotacion: Yo siempre he pensado que la libertad —para cualquier cosa que ésta sea— del
hombre existe s6lo en un supuesto imaginario, no en la realidad. Y el ambito de ese supuesto estd
acotado por diversos factores (psicologicos, fisicos, espaciales, econémicos...) Es dificil “moldear la
vida”, ya que existen enormes limitaciones para poder llevar a cabo ese proposito. Creo, como minimo,
muy inexacta la expresion de la entrada en cuestion.

4. Entrada: “Edificar el porvenir”.

Anotacion: Es la anterior una afirmacion con poco sustento solido, en exceso tedrica, no tiene
mas alcance que ser una especie de deseo, un mero propodsito de accion, una intencioén dentro de la
aleatoriedad existencial.

5. Final

El verdadero sentido de la vida es una expresion dificil de analizar. Y es que la misma no so6lo
implica determinar un “sentido de la vida” sino que ademas este sentido debe ser “el verdadero”. Yo
opino que no existe tal sentido, ni verdadero ni falso. Excepto que se considere tal sentido el evitar el
mal y el dolor e intentar conseguir el bien y el placer. El hombre —hay que pensar en ello— no es
sino su corporeidad material, con todas la expresiones no corpdreas que la misma puede comportar.
Como ya se ha dicho por un autor, “el hombre es un ser para la muerte”.

El hombre no entiende el mundo en el cual esta inserto. Como dijo Prigogine, “la inteligencia
humana no puede entender el mundo”. Vivimos, ciertamente, sin entender. Todo son acciones
procedentes o derivadas de la percepcion.

(Qué fuerza o poder podria convertir el “mundo irracional” en un “mundo racional”? No se ve
que respuesta pueda tener esta pregunta. Y aun mas, ;tiene la pregunta en cuestion sentido?

El absurdo es la totalidad de los sinsentidos, los limites de conocimiento: la totalidad, también,
de lo ilégico. El absurdo se refiere a los hechos humanos, pero también a la propia existencia
humana. Reemplaza a la religion y acota las normas juridicas. Es un “status”, una “situacion” y
aun un “destino”. Todo lo abarca, y a todo exonera de explicacion.

Por otra parte, todo son parcialidades, situadas dentro del absurdo. Esas parcialidades
pueden ser individualidades l6gicas. Ademas, el absurdo se extiende temporalmente a lo largo de
la vida del hombre. Es por tanto un absurdo personal, “individualmente vivido”.

Pero la suma de los absurdos individuales no equivale en modo alguno al absurdo
considerado como concepto general.

http://es.wikipedia.org.wiki/Filosof%C3%ADa_del absurdo

321. Desde la posibilidad solo se pueden determinar tendencias, no establecer verdades

Tener una opinién concreta sobre si es conveniente o no haber nacido es cuestion de
importancia primordial. Es una de las cuestiones mas importantes del mundo del pensamiento.
Sobrepasa todos loses la cuestion ética central, aunque es justo decir que afirmarla o rechazarla es
muy dificil. Posiblemente nada esté mas entremezclado de factores humanos, pensamientos, hechos,
realidades, etc. que la propia existencia humana. Y la valoracion de dicha existencia es un tema en
el que quiza sea casi imposible llegar a conclusiones.

Porque tal conviccidn, en todo caso viene unida al dolor, a la felicidad, al miedo, y a todo tipo
de sentimientos y aun de pensamientos.

40/43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

322. El origen de los pensamientos literarios y filos6ficos

Los pensamientos literarios y filoséficos dependen del azar y de un conjunto de factores
coincidentes en el tiempo. Entre ellos cabe citar: la inteligencia, los recuerdos personales, los
propios conocimientos adquiridos y las relaciones entre ellos, la erudicion, el estado de 4nimo, o
previamente escrito por el propio autor asi como lo que el propio autor sabe (o intuye) que le queda
por escribir, la salud fisica, la salud mental, el lugar y el ambiente en el que se piensa, la conciencia
(esté ésta donde esté y se forme como se forme), la educacion recibida. ..

En efecto, pensar es como tantas otras cosas consecuencia de la complejidad, de la
simultaneidad, de la sintesis y del analisis...

323. La dificultad de la pureza conceptual

Se podria decir que en la vida todo estd "mezclado". Por ejemplo, el bien y el mal, el dolor y
el placer, la vida y la muerte. Pero no s6lamente estdn mezclados objetos o conceptos, sean
opuestos 0 antdonimos, sino que existe una enorme diversidad de subclases y subclases de subclases,
en las que se podrian incluir los conceptos y los objetos. Ciertamente, entre lo bueno y lo malo esta
lo relativamente bueno, lo mas o menos bueno, la regular, lo algo malo o perverso, lo malisimo...

Todo esta mezclado. En la mezcla las sustancias mantienen su identidad a diferencia de lo que
ocurre en las combinaciones quimicas las cuales dan lugar a una sustancia nueva perdiendo sus
identidades las partes primigenias. Las mezclas son definidos en el articulo citado como "sistemas
materiales". Cuesta, en efecto, salir del concepto de sistema. Es éste, realmente, un concepto
esencial. Pero la cuestion es: ";Como estar seguros de cualquier conclusion o idea en un mundo en
el que todo estd mezclado? jHay alguna posibilidad de "analizar" la tremenda confusion en que
consiste la existencia del hombre sobre la Tierra?

Ya sé€ que no se dard el caso, pero cometeria un gran error quien quisiera ver en este tema una
cuestion meramente retdrica. No lo es en modo alguno. Es, por el contrario, esencial, de primera
linea en importancia, aunque a primera vista pueda no parecerlo. Porque de primera linea es
nuestro desconocimiento y el desconcierto que el mismo implica.

Y estamos obligados a vivir entre situaciones confusas, en las que reinan la duda y el azar.
Entendemos en cierto modo la mezcla fisica: baste imaginar un cajon lleno de objetos diversos,
acumulados, en total desorden, de distintas formas y materiales: estan mezclados.

Pero en el pensamiento reina también la mezcla, la confusién, la imposibilidad de
individualizacion, de separacidon, de poder considerar las cosas con auténtica autonomia (en el
sentido de individualidad).

Lo "diverso acumulado”, que seria el tipo de mezcla intelectual, estd, lo deciamos antes, por
doquier. Llega hasta a hacer dificil el intento de razonar. Cae uno en la dispersion, en el barullo
intelectual.

324. El ser que intenta “ser humano”

He oido esta frase esta manana en la radio. Trataré de analizarla. Hay una diferencia entre la
corporeidad del ser y la accion reflexiva y ética del propio ser.

El concepto de humanidad implica, a mi criterio, una serie de valores (bondad, equidad,
deseo de justicia, civismo, estimacion por el projimo, amor a los seres mas queridos, rechazo del
mal y busqueda del bien...) que la persona que hablaba por la radio ponia en evidencia de forma
muy clara.

Yo me permito desde aqui felicitar a quien ha dicho la frase a la que me he referido antes, y
expresarle mi admiracidon mas sincera y profunda. Pese a que lo ha dicho la locutora, no recuerdo
ahora su nombre. Lo lamento.

41 /43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

Se me dice que tras leer el anterior texto, que asimilo “humano” con un ideal, y que el ser
humano no es ideal, sino real. En el fondo, yo me referia mas al concepto de “humanidad” que al de
humano, al citar determinadas caracteristicas de la humanidad. Pero, ciertamente, el concepto
“humano” tiene un aspecto que es ajeno a las caracteristicas positivas que se le puedan atribuir.

En definitiva, actos “humanos” o procedentes del ser “humano” los hay de todas las clases y
categorias, algunos de ellos terribles. Y se me pregunta después: “Pero, ;y el ser?” Bueno, yo llevo
casi toda mi vida haciéndome esta pregunta, hasta ahora sin respuesta. El misterio continia siendo
absoluto, obviadas las cosas conocidas mas tangibles y evidentes. Pero pensar sobre el ser es algo
para mi inevitable. El ser es multiple, y cada ser tiene su propio destino, ajeno en parte a ¢l mismo,
totalmente personal y casi totalmente enigmatico.

325. Reflexiones. Dia 13 septiembre de 2013

Pensar es inevitable, es consustancial al ser humano. O deberia serlo. No sé si fue Derrida
quien, cuando le preguntaron “;Pienso, luego existo?” respondid: “No estoy muy seguro de pensar”.
Creo que fue asi, que fue €l quien realmente lo dijo. Casi lo podria asegurar. Pero yo ya no aseguro
nada, a no ser que sea evidente; evidente de toda evidencia, por descontado.

Uno cree saber que existe por las funciones de sus glandulas, visceras u otras partes de la su
impresionante urdimbre organica interior. Yo creo saber que efectivamente si existo, porque tengo
la sensacion de existir, solo eso. Se trata de una sensacién que se podria equiparar con la propia
existencia (en si misma considerada).

A veces s6lo a veces —muy pocas en realidad— me impide la libre expresion del pensamiento
una limitacién que procede de la angustia. Ahora me ocurre tal desagradable hecho. Pero yo, mas o
menos restafiadas tantas antiguas heridas innecesarias, no sino aceptar aquello que, al menos
parcialmente, deberia destruirme.

326. Yo s6lo pretendo entender “lo que ahora estoy viendo ser”.

327. Reflexionando sobre el tiempo...

He buscado en este mismo libro clases y aspectos del tiempo que he ido escribiendo a lo largo de
los afnos, y he encontrado lo siguiente: Tiempo por venir, tiempos mas oscuros, tiempo ciclico,
tiempo real, tiempo historico, simetria del tiempo, separacion del tiempo, tiempo anterior, tiempo
lineal, tiempo subjetivo, dispersion del tiempo, tiempo de los origenes, tiempo futuro, tiempo venidero,
tiempo primigenio, tiempo abierto, tiempo imaginado...

Y con todo, qué confuso es el tiempo, ese tiempo en el que estamos inmersos y que forma
también parte de la realidad.

328. En ocasiones me he dicho: podria ir alli, no es tan lejos, son s6lo uno o dos dias de viaje.
Pero esta peculiaridad mia de ver tan enormes las distancias...

329. La existencia

Entre otros posibles temas existenciales, podemos citar:
El absurdo existencial,

el enigma existencial,

el fin existencial,

el misterio existencial,

el problema existencial,

el vacio existencial,

la aceptacion existencial,

42 /43




Ante la manifestacion de la existencia, Ensayo, Miquel Ricart

la aleatoriedad existencial,

la angustia existencial,

la complejidad existencial,

la condena existencial, la confusion existencial,
la imprevisibilidad existencial,
la individualidad existencial

la inmediatez existencial

la involuntariedad existencial
la irrepetibilidad existencial

la lucha existencial,

la maldicién existencial,

la no-referencia existencial,

la perplejidad existencial,

la renuncia existencial,

la soledad existencial,

la temporalidad existencial y
la tristeza existencial.

330. Sino fuera...
A veces lo pienso; podria ir alli. Son s6lo uno o dos dias de viaje. En el fondo, no es tan lejos.
Podria ir, casi seguro. Pero esta peculiaridad mia de ver tan enormes las distancias...

331. 30 de marzo de 2015
Casi nada quiero (voy anulando las quimeras) y veo pasar los dias pretendiendo ser inmutable,
estatico, estoico, escéptico...

332. 1 de abril de 2015
La esencia del concepto de existencia es el conjunto confuso de otros conceptos, como el del
absurdo y el de ambigiiedad.

333. 18 de abril de 2015

Pienso a menudo en el dolor humano, al que tan pocos escritores aluden. Se quiere ocultar la
existencia del dolor. Pero al igual que ocurre con los dioses de Tales, el dolor est4 en todas partes y yo
—al menos yo— no quiero abandonar ni por un momento la certeza, el recuerdo y la expresion de su
existencia.

334. No parece posible conocer el motivo de la ira de los dioses.

335. Yo sabia que habia estado cerca de la divinidad. Y lo sabia porque entre otras cosas,
sentia alin en mi cuerpo la viveza de las llagas incandescentes.

43 /43




